
Asasi : Journal of Islamic Family Law 
e-ISSN: 2775-2887, DOI: 10.36420/Asasi 
Available online at: https://ejournal.iaimu.ac.id/index.php/ASASI  

 
Vol.6 No.1 Oktober 2025 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 International License. 

 

 
Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif serta Batasan 

Penerapannya dalam Penyelesaian Perkara KDRT 
 

 
Abd. Rahman 

Universitas Islam Negeri (UIN) Madura 
Email: aabdrahman2109@gmail.com 

 
Akyun Mubarok 

Universitas Islam Negeri (UIN) Madura  
Email: ibn.rund@gmail.com 

 

Abstract: Domestic Violence (DV) offenses present unique challenges due 
to the intimate nature of the relationship between the perpetrator and 
the victim. Modern legal trends increasingly favor Restorative Justice as 
a means of restoration, a concept that resonates with Ishlāh in Islamic 
law. However, applying Restorative Justice without strict parameters 
risks perpetuating violence and neglecting the rights of female victims. 
This study aims to analyze the conceptual convergence between Ishlāh 
and Restorative Justice, and to formulate the boundaries of their 
application in resolving DV cases. This is a normative legal study 
employing statutory and comparative approaches, analyzed 
qualitatively. The findings indicate that the intersection of these two 
concepts lies in the vision of restoration (restitutio in integrum) and the 
preservation of the family institution (hifz an-nasl), utilizing mediation 
mechanisms akin to the role of a hakam. However, its application is 
strictly constrained by Maqashid Syariah principles, specifically by 
prioritizing the preservation of life (hifz an-nafs) over the preservation 
of the family unit. Amicable settlement is permissible for minor physical 
violence classified as complaint-based offenses, psychological violence, 
and economic neglect, serving as an educational form of ta'zir. 
Conversely, reconciliation is strictly prohibited in cases of severe 
physical violence, death, sexual violence, and recidivism, as these 
constitute ordinary offenses (gewone delict) and violate the fundamental 
principle of preserving life. 
Keywords: Domestic Violence, Ishlāh, Restorative Justice. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://ejournal.iaimu.ac.id/index.php/ASASI
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:aabdrahman2109@gmail.com
mailto:ibn.rund@gmail.com


Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif ….. 

Vol.6 No.1 Oktober 2025  | 96  

Abstrak: Tindak Pidana Kekerasan dalam Rumah Tangga (KDRT) 
memiliki kompleksitas tersendiri karena melibatkan hubungan personal 
antara pelaku dan korban. Tren hukum modern mengarah pada 
Restorative Justice untuk memulihkan keadaan, yang sejalan dengan 
konsep Ishlāh dalam hukum Islam. Namun, penerapan Restorative Justice 
tanpa batasan berisiko melanggengkan kekerasan dan mengabaikan hak 
korban perempuan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis titik 
temu konseptual antara Ishlāh dan Keadilan Restoratif serta merumuskan 
batasan penerapannya dalam penyelesaian perkara KDRT. Penelitian ini 
merupakan penelitian yuridis normatif dengan pendekatan perundang-
undangan dan perbandingan yang dianalisis secara kualitatif. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa titik temu kedua konsep terletak pada visi 
pemulihan keadaan (restitutio in integrum) dan perlindungan institusi 
keluarga (hifz an-nasl) melalui mekanisme mediasi yang menyerupai 
peran hakam. Namun, penerapannya dibatasi secara ketat oleh prinsip 
Maqashid Syariah dengan mendahulukan perlindungan jiwa (hifz an-
nafs) di atas perlindungan keturunan. Perdamaian dapat diterapkan 
pada kekerasan fisik ringan yang merupakan delik aduan, kekerasan 
psikis, dan penelantaran ekonomi sebagai bentuk ta'zir yang mendidik. 
Sebaliknya, perdamaian haram diterapkan pada kekerasan fisik berat, 
kematian, kekerasan seksual, dan residivisme karena berstatus delik biasa 
dan bertentangan dengan prinsip perlindungan jiwa. 
Kata kunci: KDRT, Ishlāh, Keadilan Restoratif 
 
Pendahuluan  

Perkawinan dalam pandangan Islam merupakan ikatan suci yang 
bertujuan untuk mewujudkan kehidupan keluarga yang sakinah, 
mawaddah, wa rahmah. Keluarga dipandang sebagai unit terkecil 
masyarakat yang menjadi fondasi peradaban, sehingga menjaga 
keutuhannya merupakan bagian dari prioritas.1 Namun, idealitas 
harmonis tersebut sering kali tercederai oleh realitas Kekerasan dalam 
Rumah Tangga (KDRT). Secara sosiologis dan yuridis, pandangan 
terhadap KDRT telah bergeser dari ranah privat menjadi publik melalui 
kehadiran Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 tentang 
Penghapusan Kekerasan dalam Rumah Tangga. Negara kini memiliki 
kewajiban untuk melakukan intervensi guna melindungi korban dan 

 
1 Ahmad Hamdani and others, Peran Keluarga Dalam Ketahanan Dan Konsepsi Revolusi 
Mental Perspektif Al-Quran, ed. Ahmad Tholabi Kharlie (Tangerang Selatan: Gaung 
Persada Press, 2019). 64. 



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok 

97 | Asasi: Journal of Islamic Family Law 

menegakkan hukum, di mana sebelumnya kekerasan domestik dianggap 
tabu untuk dicampuri pihak luar. 

Dalam perkembangan penegakan hukum modern, terdapat 
pergeseran paradigma dari keadilan retributif (pembalasan) menuju 
keadilan restoratif (restorative justice).2 Tren ini ditandai dengan 
munculnya berbagai regulasi, seperti Peraturan Kepolisian Nomor 8 
Tahun 2021 tentang Penanganan Tindak Pidana berdasarkan Keadilan 
Restoratif. Melalui aturan ini, Kepolisian berupaya mewujudkan 
penyelesaian perkara yang tidak lagi berorientasi pada pembalasan, 
melainkan mengedepankan pemulihan keadaan semula melalui 
mekanisme perdamaian. Paradigma ini sejatinya memiliki keterkaitan 
yang kuat dengan konsep Ishlāh dalam hukum Islam. 

Islam sangat menganjurkan penyelesaian sengketa melalui jalur 
damai untuk menghindari putusnya tali silaturahmi dan ikatan 
perkawinan. Oleh karena itu, penyelesaian perkara KDRT melalui 
mekanisme damai atau mediasi sering kali menjadi opsi yang dipilih 
oleh aparat penegak hukum maupun masyarakat adat untuk menjaga 
keutuhan rumah tangga.3 

Isu mengenai penerapan keadilan restoratif dalam kasus KDRT 
telah menjadi perhatian serius dalam diskursus hukum di Indonesia, 
sebagaimana tercermin dalam beberapa literatur terdahulu. Penelitian 
yang dilakukan oleh Alisokhi Laia, dkk menyoroti aspek empiris 
penerapan keadilan restoratif di Kepolisian Daerah Sumatera Utara, di 
mana penyelesaian damai dilakukan pada tahap penyelidikan dan 
penyidikan sesuai Peraturan Kepolisian Nomor 8 Tahun 2021 untuk 
mengatasi faktor penyebab kekerasan.4 Senada dengan hal tersebut, 
Dino Febriansyah Sitorus dan Andi Maysarah dalam studinya 
menekankan pada peran penyidik dalam menawarkan mediasi penal 
guna mencapai win-win solution bagi para pihak yang berperkara, 

 
2 Hariman Satria, “Restorative Justice: Paradigma Baru Peradilan Pidana,” Jurnal Media 
Hukum 25, no. 1 (June 2018).  111. 
3 Muhammad Romi, Niswatul Khasanah, and Hidayatullah Ismail, “Mediasi Dalam Al-
Qur’an: Kajian Terhadap Ayat-Ayat Penyelesaian Sengketa Keluarga Dan Dampaknya 
Terhadap Pendidikan Anak,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah 10, no. 1 
(2025): 29–48, https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2025.vol10(1).22338. 
4 Alisokhi Laia, Jenda Ingan Mahuli, and Ismayani, “Penerapan Penyelesaian Perkara 
Tindak Pidana Kekerasan Dalam Rumah Tangga Untuk Keadilan Restoratif: Studi 
Kasus Di Kepolisian Daerah Sumatera Utara,” Jurnal Dunia Pendidikan 5, no. 6 (2025): 
2623–38. 



Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif ….. 

Vol.6 No.1 Oktober 2025  | 98  

mengingat pelaku dan korban adalah satu keluarga.5 Lebih jauh, Romero 
Sahat Moshe telah mulai mengkaji sisi krusial mengenai bentuk dan 
batasan penerapan keadilan restoratif, dengan menekankan bahwa 
mekanisme ini harus diterapkan secara selektif dan disertai 
pengawasan ketat agar tidak terjadi reviktimisasi akibat relasi kuasa 
yang timpang.6 

Meskipun studi-studi tersebut telah memberikan gambaran 
komprehensif, terdapat celah penelitian (research gap) yang belum 
terisi sepenuhnya. Mayoritas peneliti lain menjawab persoalan ini 
dengan berfokus pada aspek prosedural hukum positif dan kriminologi 
semata, namun belum secara spesifik mengkaji bagaimana konsep 
Ishlāh dan prinsip hukum Islam bekerja dalam membatasi penerapan 
keadilan restoratif tersebut. Belum ada formulasi yang jelas mengenai 
bagaimana prinsip Maqashid Syariah digunakan sebagai parameter 
untuk menentukan kapan jalur damai boleh dilakukan dan kapan tidak 
boleh diterapkan. Pertanyaan penelitian mengenai batasan ini menjadi 
sangat penting untuk dijawab karena ketiadaan parameter normatif 
yang ketat dikhawatirkan membuat penerapan perdamaian di 
masyarakat menjadi bias dan justru merugikan korban atas nama 
agama. Apabila dibiarkan, hal ini akan mencederai rasa keadilan dan 
tujuan hukum itu sendiri. 

Oleh karena itu, artikel ini berupaya mengisi ruang kosong 
tersebut dengan menawarkan perspektif integratif yang 
mempertemukan nilai perlindungan jiwa (hifz an-nafs) dengan 
mekanisme hukum modern. Analisis yang dibangun dalam tulisan ini 
diharapkan dapat menjadi pijakan teoretis bagi akademisi maupun 
praktisi hukum agar tidak memaksakan perdamaian pada kasus yang 
berisiko tinggi bagi keselamatan korban. Untuk membedah persoalan 
tersebut secara komprehensif, artikel ini disusun menggunakan metode 
penelitian normatif. Mengingat fokus kajian ini mempertemukan dua 
sistem hukum yang berbeda, maka pendekatan yang digunakan adalah 
pendekatan perundang-undangan (statute approach) dan pendekatan 
perbandingan (comparative approach). Melalui metode ini, seluruh 

 
5 Dino Febriansyah Sitorus and Andi Maysarah, “Penyelesaian Perkara Kekerasan 
Dalam Rumah Tangga (KDRT) Melalui Restorative Justice Di Tingkat Penyidikan,” 
Warta Dharmawangsa 17, no. 1 (2023): 9–17.  
6 Romero Sahat Moshe, “Penerapan Restorative Justice Dalam Kasus KDRT: Antara 
Keadilan Dan Perlindungan Korban,” Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora Dan Politik 6, no. 
1 (2025): 484–93, https://doi.org/10.38035/jihhp.v6i1. 



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok 

99 | Asasi: Journal of Islamic Family Law 

bahan hukum primer dan sekunder dianalisis secara kualitatif untuk 
menguraikan data secara mendalam, sistematis, dan tuntas. 

Berdasarkan paparan di atas, tujuan penulisan artikel ini adalah 
untuk menganalisis titik temu antara konsep Ishlāh dalam hukum Islam 
dengan Keadilan Restoratif dalam hukum positif di Indonesia, dan 
merumuskan batasan penerapan Ishlāh dan Keadilan Restoratif pada 
tindak pidana KDRT guna menjamin kepastian hukum dan perlindungan 
korban. 

Titik Temu antara Ishlāh dan Keadilan Restoratif 
Pergeseran paradigma dalam penegakan hukum pidana modern 

saat ini bergerak signifikan dari keadilan retributif yang berorientasi 
pembalasan menuju keadilan restoratif yang berfokus pada pemulihan. 
Selama ini, terdapat pandangan umum atau communis opinio doctorum 
bahwa penegakan hukum konvensional yang kaku dianggap gagal 
mencapai tujuan keadilan karena hanya berpusat pada penghukuman 
pelaku tanpa memulihkan kerugian korban. Sebagai solusi, keadilan 
restoratif hadir dengan tujuan utama mewujudkan restitutio in integrum 
atau pengembalian pada keadaan semula.7 Sebagaimana dijelaskan oleh 
Van Ness, pendekatan ini mengharuskan semua pihak yang terdampak 
untuk bekerja sama menyelesaikan akibat yang ditimbulkan oleh 
kejahatan tersebut. Esensi utamanya bukan lagi sekadar pemenjaraan, 
melainkan upaya komprehensif untuk menyembuhkan luka fisik 
maupun psikis korban, mendorong tanggung jawab nyata dari pelaku, 
serta memperbaiki hubungan sosial dalam masyarakat yang rusak 
akibat tindak pidana.8 

Manifestasi dari konsep teoritis tersebut dalam hukum positif 
Indonesia telah diadopsi secara formal melalui Peraturan Kepolisian 
Negara Republik Indonesia (Perpol) Nomor 8 Tahun 2021. Dalam 
regulasi ini, Keadilan Restoratif didefinisikan sebagai penyelesaian 
tindak pidana yang melibatkan pelaku, korban, keluarga kedua belah 
pihak, serta tokoh masyarakat atau agama untuk bersama-sama 
mencari penyelesaian yang adil melalui perdamaian.9 Definisi yuridis ini 
selaras dengan pandangan Bazemore dan Walgrave yang menekankan 

 
7 Kurniawan Tri Wibowo and Erri Gunrahti Yuni U, Restorative Justice Dalam Peradilan 
Pidana Di Indonesia (Makassar: CV. Pena Indis, 2021). 28. 
8 Ronaldi and Dina Saraswati, Restorative Justice Dalam Hukum Pidana (Medan: PT 
Media Penerbit Indonesia, 2024). 1-2. 
9 Pasal 1 Ayat (3) Peraturan Kepolisian Negara Republik Indonesia Nomor 8 Tahun 
2021 Tentang Penanganan Tindak Pidana Berdasarkan Keadilan Restoratif (2021). 



Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif ….. 

Vol.6 No.1 Oktober 2025  | 100  

bahwa setiap tindakan peradilan harus berorientasi pada upaya 
memperbaiki kerusakan yang ditimbulkan oleh kejahatan. Dengan 
demikian, penerapan hukum dalam mekanisme ini tidak lagi 
menggunakan pendekatan normatif yang kaku, melainkan 
mengedepankan pendekatan sosio-kultural yang lebih manusiawi guna 
memulihkan keseimbangan tatanan kehidupan seperti sedia kala.10 

Pemahaman yuridis tersebut sejalan dengan kerangka filosofis 
yang diletakkan oleh Ron Claassen (1995). Ia merumuskan prinsip-
prinsip fundamental keadilan restoratif dengan menekankan bahwa 
kejahatan pada hakikatnya adalah pelanggaran terhadap hubungan 
antarmanusia, bukan semata-mata pelanggaran terhadap aturan negara. 
Oleh sebab itu, proses hukum harus dijalankan untuk mengusahakan 
segala sesuatunya kembali benar dengan memprioritaskan keselamatan 
korban, komunitas, dan pelaku sebagai sebuah momen pembelajaran. 
Claassen menggarisbawahi bahwa efektivitas pemulihan ini sangat 
bertumpu pada kerja sama sukarela (voluntary cooperation) dan 
meminimalisasi paksaan. Kendati demikian, konsep ini tetap realistis 
dengan menyadari bahwa bagi pelaku yang memiliki risiko keselamatan 
signifikan dan menolak bekerja sama, diperlukan penempatan dalam 
setting yang menekankan pada etika, tanggung jawab, dan keberadaban. 
Hal ini menunjukkan bahwa keadilan restoratif mengakui peran vital 
lembaga masyarakat serta membutuhkan struktur akuntabilitas yang 
jelas dalam pelaksanaannya.11 

Sejalan dengan semangat pemulihan dalam hukum positif 
tersebut, hukum Islam memiliki konsep mengenai mekanisme 
perdamaian yang dikenal dengan istilah Ishlāh. Secara etimologis, kata 
Ishlāh merupakan bentuk masdar dari akar kata   َيُصْلِحُ   -أصَْلَح  yang berarti 
memperbaiki atau mematutkan. Ibnu Mandzur dalam kitab Lisan Al-
Arab menegaskan bahwa kata ini merupakan antonim atau lawan kata 
dari fasad yang berarti kerusakan atau kebinasaan. Penggunaan kata ini 
memiliki spektrum makna yang luas tergantung pada konteks 
kalimatnya. Apabila dikaitkan dengan interaksi sosial, maka Ishlāh 
bermakna upaya menghilangkan pertikaian dan permusuhan di antara 

 
10 I Made Wahyu Chandra Satriana and Ni Made Liana Dewi, Sistem Peradilan Pidana: 
Perspektif Restorative Justice (Denpasar: Udayana University Press, 2021). 23. 
11 Maidina Rahmawati and others, Peluang Dan Tantangan Penerapan Restorative 
Justice Dalam Sistem Peradilan Pidana Di Indonesia (Jakarta: Institute for Criminal 
Justice Reform, 2022). 148. 



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok 

101 | Asasi: Journal of Islamic Family Law 

dua pihak. Namun jika dikaitkan dengan suatu objek, ia bermakna 
memperbaiki sesuatu yang rusak agar kembali berfungsi dengan baik.12  

Dalam tataran terminologi hukum Islam, definisi Ishlāh atau ash-
shulhu memiliki dimensi yang lebih teknis. Imam Taqy Al-Din Abu Bakar 
Al-Husaini dalam kitab Kifayatul Akhyar mendefinisikan shulhu sebagai 
sebuah akad atau perjanjian untuk memutus perselisihan antara dua 
pihak yang bertikai. Definisi ini menyiratkan bahwa perdamaian adalah 
sebuah kontrak sosial untuk menghilangkan dendam, permusuhan, dan 
potensi konflik lanjutan yang dapat memicu pertumpahan darah atau 
peperangan.13 Sementara itu, M. Quraish Shihab memberikan 
pandangan yang lebih filosofis dengan menyatakan bahwa Ishlāh tidak 
boleh hanya dipahami sebatas mendamaikan dua orang yang berselisih. 
Lebih jauh dari itu, Ishlāh adalah upaya mengembalikan nilai-nilai 
positif pada sesuatu agar ia dapat kembali berfungsi sesuai dengan 
tujuan penciptaannya. Dalam konteks sosial, ini berarti melakukan 
perbaikan dalam tatanan kehidupan manusia untuk menciptakan 
kondisi yang aman, damai, dan sejahtera, atau mengubah keadaan yang 
buruk menjadi keadaan yang lebih baik.14 

Fleksibilitas konsep Ishlāh juga tergambar dari luasnya ruang 
lingkup penerapannya. Berdasarkan lapangan teradinya konflik atau 
perihal yang hendak di-Ishlāh-kan, upaya perdamaian ini dapat 
diklasifikasikan ke dalam empat ranah utama, meliputi konflik individu, 
konflik keluarga, konflik sosial, hingga konflik negara.15 Klasifikasi ini 
menegaskan bahwa Ishlāh adalah instrumen penyelesaian sengketa 
yang adaptif pada berbagai level interaksi manusia. Namun, dalam 
konteks tindak pidana KDRT yang menjadi fokus kajian ini, penerapan 
Ishlāh mengerucut pada ranah konflik keluarga. Spesialisasi pada ranah 
keluarga ini memiliki urgensi tersendiri karena menyangkut fondasi 
dasar masyarakat yang mendapatkan perhatian khusus dalam sumber 
hukum Islam. 

Landasan filosofis dan terminologis tersebut memperoleh 
legitimasi teologis-yuridis yang kuat dalam Al-Qur'an Surah An-Nisa 

 
12 Akhmad Syahri, Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran Di 
Perguruan Tinggi (Mataram: UIN Mataram Press, 2021). 97. 
13 Syahri, Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran Di Perguruan 
Tinggi. 98. 
14 Syahri, Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran Di Perguruan 
Tinggi. 99. 
15 Arif Hamzah, “Konsep Ishlah Dalam Perspektif Fikih” (Tesis, UIN Syarif Hidayatullah 
Jakarta, 2008). 37. 



Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif ….. 

Vol.6 No.1 Oktober 2025  | 102  

ayat 35. Ayat ini menjadi fondasi operasional bagi penerapan mediasi 
dalam sengketa keluarga. 

َب  يْنِهِم اَف ابْ ع ثُ وْاَح ك مًاَمِ نَْا هْلِهوَ  اِنَْيُّريِْد آََََٖ  و ح ك مًاَمِ نَْا هْلِه اَََٖ  اِنَْخِفْتُمَْشِق اق 
ن  هُم اَ َُب  ي ْ حًاَي ُّو فِ قَِاللّ ه بِيْْاًََٖ  اِصْلَ   اِنََّاللّ ه كَ ان َع لِيْمًاَخ 

“Jika kamu (para wali) khawatir terjadi persengketaan di antara 
keduanya, utuslah seorang juru damai dari keluarga laki-laki dan 
seorang juru damai dari keluarga perempuan. Jika keduanya 
bermaksud melakukan islah (perdamaian), niscaya Allah memberi 
taufik kepada keduanya. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi 
Maha Teliti.”16 

Secara kontekstual, ayat ini memberikan pedoman yang sangat 
relevan dengan prinsip keadilan restoratif ketika menghadapi ancaman 
perceraian atau konflik tajam (syiqaq). Perintah Allah untuk mengutus 
seorang hakam atau juru damai dari keluarga pihak suami dan seorang 
hakam dari keluarga pihak istri menunjukkan bahwa penyelesaian 
masalah rumah tangga tidak bersifat individualistik, melainkan 
melibatkan peran serta keluarga besar. Hal ini paralel dengan prinsip 
restorative justice yang mensyaratkan pelibatan keluarga pelaku dan 
korban. Lebih lanjut, posisi hakam dalam ayat tersebut mengindikasikan 
perlunya pihak ketiga yang adil untuk menengahi konflik, posisi yang 
dalam sistem hukum modern diperankan oleh mediator. Ayat ini 
menegaskan bahwa orientasi utama hukum Islam dalam sengketa 
rumah tangga adalah pemulihan hubungan atau reunifikasi, bukan 
pemisahan, selama masih terdapat iktikad baik untuk melakukan 
perbaikan. 

Jika kedua konsep tersebut dianalisis secara komparatif, terlihat 
adanya hubungan linear yang sangat kuat. Keadilan Restoratif bertujuan 
melakukan restitutio in integrum atau pemulihan keadaan semula, 
sementara Ishlāh secara harfiah bermakna memperbaiki kerusakan 
(fasad) agar kembali baik. Keduanya berangkat dari titik pijak yang 
sama, yaitu adanya sebuah kerusakan akibat tindak pidana yang harus 
diperbaiki. Ali Syari’ati memperkuat analisis ini dengan pandangannya 
bahwa Ishlāh adalah upaya membantu meringankan beban pihak lain 
dan menyelaraskan keadaan untuk mencapai kesempurnaan.17 Hal ini 
sangat relevan dengan prinsip keadilan restoratif yang berupaya 

 
16 QS. An-Nisa’: 35 
17 Syahri, Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran Di Perguruan 
Tinggi. 100. 



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok 

103 | Asasi: Journal of Islamic Family Law 

meringankan beban penderitaan korban melalui tanggung jawab 
pelaku. 

Analisis lebih lanjut menunjukkan bahwa Keadilan Restoratif 
dalam kasus KDRT sejatinya adalah manifestasi modern dari nilai-nilai 
Ishlāh tersebut. Ketika proses keadilan restoratif memfasilitasi 
pertemuan antara pelaku dan korban untuk menghapus dendam, hal itu 
sejatinya adalah praktik ash-shulhu untuk menghilangkan permusuhan. 
Demikian pula ketika tujuan akhirnya adalah memulihkan harmoni 
keluarga, hal itu sejalan dengan pandangan Quraish Shihab mengenai 
fungsi Ishlāh untuk mengembalikan sesuatu pada fungsi aslinya. 
Artinya, penerapan keadilan restoratif bukan sekadar adopsi hukum 
asing, melainkan operasionalisasi dari perintah Al-Qur'an untuk 
melakukan perbaikan di muka bumi. 

Dari analisis mendalam tersebut, dapat ditarik sebuah konklusi 
mengenai titik temu konseptual antara keduanya. Secara fundamental, 
kedua entitas ini berbagi visi untuk menggeser pendekatan hukum yang 
kaku dan retributif menuju pendekatan yang lebih humanis, solutif, dan 
berorientasi pada pemulihan. Penerapan keadilan restoratif dalam 
kasus KDRT sejatinya dapat dimaknai sebagai operasionalisasi atau 
"penerjemahan modern" dari konsep Hakam yang telah lama berakar 
dalam tradisi hukum Islam. Hal ini terlihat pada fungsi fasilitator dalam 
keadilan restoratif yang paralel dengan peran hakam, yakni 
menjembatani komunikasi yang buntu untuk mencari solusi terbaik 
(win-win solution). 

Selain kesamaan mekanisme, titik temu keduanya juga terlihat 
pada prinsip kesukarelaan (voluntarism) dan orientasi pemulihan. Baik 
Keadilan Restoratif maupun Ishlāh mensyaratkan adanya kerelaan dari 
kedua belah pihak tanpa paksaan, serta menempatkan pemulihan hak 
korban di atas penghukuman pelaku semata. Dalam perspektif ini, 
intervensi negara untuk memenjarakan pelaku dianggap tidak lagi 
relevan apabila kesepakatan damai yang tulus telah tercapai. Dengan 
demikian, keduanya bukanlah mekanisme yang bertentangan, 
melainkan dua instrumen dari zaman berbeda yang bergerak menuju 
satu tujuan utama, yakni merekatkan kembali hubungan yang retak 
(reunifikasi), menjaga keutuhan keluarga, serta menjamin masa depan 
anak agar terhindar dari dampak destruktif perceraian. 

Batasan Penerapan Ishlāh dan Keadilan Restoratif dalam KDRT 
Sebelum melangkah pada analisis batasan penerapan hukum, 

perlu dipetakan terlebih dahulu konstruksi hukum mengenai Kekerasan 



Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif ….. 

Vol.6 No.1 Oktober 2025  | 104  

dalam Rumah Tangga (KDRT) baik dalam hukum positif maupun hukum 
Islam. Berdasarkan Pasal 1 angka 1 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 
2004 tentang Penghapusan Kekerasan dalam Rumah tangga (PKDRT), 
KDRT didefinisikan sebagai setiap perbuatan terhadap seseorang 
terutama perempuan, yang berakibat timbulnya kesengsaraan atau 
penderitaan secara fisik, seksual, psikologis, dan/atau penelantaran 
rumah tangga. Definisi ini mencakup pula ancaman, pemaksaan, atau 
perampasan kemerdekaan secara melawan hukum.18 Douglas dan 
Waksler memperluas pemahaman ini dengan menyebutkan bahwa 
kekerasan (violence) mencakup perilaku terbuka (overt) maupun 
tertutup (covert) yang menggunakan kekuatan untuk memaksa orang 
lain.19 

Dalam pasal 2 Undang-undang PKDRT merinci ruang lingkup 
rumah tangga yang dilindungi meliputi suami, istri, anak, orang-orang 
yang memiliki hubungan keluarga karena darah atau perkawinan, serta 
orang yang bekerja membantu rumah tangga yang menetap di sana.20 
Adapun bentuk kekerasannya dalam pasal 5 Undang-undang PKDRT 
diklasifikasikan menjadi empat: kekerasan fisik (menimbulkan rasa 
sakit/luka), kekerasan psikis (menimbulkan ketakutan/hilang rasa 
percaya diri), kekerasan seksual (pemaksaan hubungan seksual), dan 
penelantaran rumah tangga.21 

Dalam khazanah hukum Islam klasik, terminologi kekerasan 
terhadap perempuan memang tidak ditemukan secara baku. Namun, 
para ulama kontemporer seperti Wahbah Al-Zuhaili menggunakan 
istilah al-Qaswah untuk menggambarkan tindakan yang berakibat 
buruk terhadap kehidupan, keselamatan, dan kehormatan orang lain. 
Fiqh Jinayah memandang kekerasan sebagai jarimah (tindak pidana) 
yang diancam dengan hukuman duniawi (uqubah). Sikap tegas syara' ini 
menunjukkan bahwa Islam anti terhadap kekerasan. Berat ringannya 
hukuman dalam Islam sangat bergantung pada jenis kekerasan yang 
dilakukan, yang dapat dikategorikan ke dalam tiga ranah: Jarimah 

 
18 Pasal 1 Ayat 1 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan 
Kekerasan Dalam Rumah Tangga (2004). 
19 Fransiska Novita Eleanora and Aliya Sandra Dewi, Perlindungan Hukum Bagi 
Perempuan Dalam Tindak Kekerasan Rumah Tangga (Bojonegoro: Madza Media, 
2024). 8. 
20 Pasal 2 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan 
Dalam Rumah Tangga. 
21 Pasal 5 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan 
Dalam Rumah Tangga. 



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok 

105 | Asasi: Journal of Islamic Family Law 

Hudud (seperti zina/pemerkosaan dan qazhaf/tuduhan zina palsu), 
Jarimah Qisas (pembunuhan dan penganiayaan fisik/pelukaan), serta 
Jarimah Ta'zir (tindak pidana selain hudud dan qisas yang hukumannya 
diserahkan kepada kebijakan penguasa/hakim).22 

Keragaman bentuk kekerasan dan variasi hukuman dalam kedua 
sistem hukum ini menuntut pendekatan penyelesaian yang berbeda-
beda. Tidak semua bentuk kekerasan memiliki bobot mudharat yang 
sama, sehingga tidak semuanya dapat diselesaikan dengan mekanisme 
damai yang seragam dan tanpa batasan. Diperlukan parameter yang 
ketat untuk memastikan bahwa upaya perdamaian tidak justru menjadi 
sarana impunitas bagi pelaku kekerasan. Dalam perspektif hukum Islam, 
parameter ini dapat dirumuskan melalui pendekatan Maqashidus 
Syariah.  

Secara struktural, istilah maqashidus syariah terdiri dari dua 
kata kunci, yakni maqasid bentuk jamak dari maqsid yang berarti tujuan, 
sasaran, atau arah yang dituju dan syariah yang secara etimologis 
merujuk pada agama, jalan lurus, atau metode kehidupan. Menurut 
ulama asy-Syatibi, maqasid melambangkan maksud, prinsip, atau tujuan 
akhir. Sementara syariah digambarkan sebagai jalan menuju sumber 
kehidupan (mata air), yaitu petunjuk wajib bagi umat Islam yang 
mencakup perintah, larangan, dan ketetapan Rasulullah SAW untuk 
seluruh aspek kehidupan. Dengan demikian, maqasidus syariah dapat 
didefinisikan sebagai maksud dan tujuan di balik penyusunan hukum 
Islam, yang bertujuan melindungi kesejahteraan manusia secara holistik 
dan kontekstual.23 Inti dari teori ini adalah menjaga lima kebutuhan 
pokok (al-dharuriyat al-khams) yang menjadi fondasi eksistensi 
manusia, yaitu: menjaga agama (hifz al-din), menjaga jiwa (hifz an-nafs), 
menjaga akal (hifz al-aql), menjaga keturunan (hifz an-nasl), dan 
menjaga harta (hifz al-mal). 

Meskipun para ulama ushul fiqh sepakat mengenai lima 
substansi pokok tersebut, namun terdapat dialektika intelektual 
mengenai urutan prioritas (tartib) di antara kelimanya. Imam Al-Ghazali 
memulai urutannya dari pemeliharaan agama (din), jiwa (nafs), akal 
(aql), keturunan (nasl), dan harta (mal). Senada dengan itu, Al-Amidi 
mengurutkan mulai dari pemeliharaan agama, jiwa, keturunan, akal, dan 

 
22 Abdul Basith Junaidy and others, Hukum Pidana Islam Indonesia (Depok: PT Rajawali 
Buana Pusaka, 2020). 373-375. 
23 Imron Hadi, Filsafat Hukum Islam: Teori, Konsepsi Dan Praktik (Mataram: Sanabil, 
2022). 114. 



Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif ….. 

Vol.6 No.1 Oktober 2025  | 106  

harta. Sedikit berbeda dengan keduanya, Al-Shatibi menyusun 
prioritasnya mulai dari memelihara agama, jiwa, keturunan, harta, dan 
akal. Namun, Imam Al-Razi memiliki pandangan yang cukup radikal 
dengan menempatkan pemeliharaan jiwa di posisi puncak mendahului 
aspek lainnya, yakni: jiwa, harta, keturunan, agama, dan akal.24 

Kendati terdapat variasi urutan dalam ijtihad para ulama 
tersebut, terdapat satu benang merah yang sangat kuat dan relevan 
dalam konteks perlindungan korban kekerasan. Seluruh ulama otoritatif 
di atas sepakat menempatkan hifz an-nafs (menjaga jiwa) pada posisi 
yang sangat tinggi dan fundamental. Al-Razi menempatkannya sebagai 
prioritas utama, sementara Al-Ghazali, Al-Amidi, dan As-Syatibi 
menempatkannya tepat setelah pemeliharaan agama. Poin krusialnya 
adalah, tidak ada satu pun ulama yang menempatkan hifz an-nasl 
(menjaga keturunan/keluarga) di atas hifz an-nafs (menjaga jiwa). 

Konsensus tersirat ini menjadi landasan aksiologis yang kokoh 
dalam penanganan KDRT. Seringkali terjadi dilema atau benturan 
kepentingan antara keinginan menjaga keutuhan rumah tangga (hifz an-
nasl) dengan ancaman terhadap keselamatan fisik korban (hifz an-nafs). 
Berdasarkan hierarki maqashid di atas, maka batasan penerapannya 
menjadi terang benderang, yakni keselamatan nyawa dan fisik korban 
harus diprioritaskan di atas segalanya. Memaksakan perdamaian 
(Ishlāh) demi alasan "keutuhan keluarga" pada saat nyawa korban 
terancam adalah tindakan yang menyalahi prinsip prioritas hukum 
Islam. Oleh karena itu, batasan penerapan keadilan restoratif harus 
dipilah secara tegas berdasarkan tingkat bahaya yang ditimbulkan. 

Oleh karena itu, berdasarkan parameter hierarkis Maqashid 
Syariah di atas, maka penerapan Ishlāh atau keadilan restoratif sangat 
dianjurkan apabila tindak pidana yang terjadi berada pada level dharar 
(bahaya) yang rendah dan tidak mengancam keselamatan jiwa (hifz an-
nafs) secara permanen. Dalam kondisi ini, menjaga keutuhan keluarga 
(hifz an-nasl) menjadi prioritas yang lebih unggul dibandingkan 
pemidanaan. Secara spesifik, sintesa antara hukum positif dan hukum 
Islam memperbolehkan penyelesaian damai pada klasifikasi kasus 
berikut: 

1. Kekerasan Fisik Ringan  
Dalam Undang-Undang PKDRT, tidak semua kekerasan fisik 

dipukul rata beratnya. Pasal 44 ayat (4) secara spesifik mengatur 

 
24Abdul Helim, Maqasid Al-Shari’ah Versus Usul Al-Fiqh: Konsep Dan Posisinya Dalam 
Metodologi Hukum Islam (Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2019). 24. 



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok 

107 | Asasi: Journal of Islamic Family Law 

tentang perbuatan kekerasan fisik yang dilakukan oleh suami 
terhadap istri atau sebaliknya yang tidak menimbulkan penyakit 
atau halangan untuk menjalankan pekerjaan jabatan atau mata 
pencaharian atau kegiatan sehari-hari. Secara yuridis, pasal ini 
dikategorikan sebagai delik aduan (klacht delict) sesuai 
ketentuan Pasal 51 UU PKDRT.25 Konstruksi hukum ini 
memberikan kewenangan penuh kepada korban untuk 
menentukan nasib perkara; apabila korban memilih memaafkan 
dan mencabut laporan demi keutuhan rumah tangga, maka 
negara wajib menghentikan proses hukum. Hal ini sejalan dengan 
prinsip Restorative Justice yang berbasis pada kesukarelaan 
korban. 

2. Kekerasan Psikis  
Bentuk kekerasan ini diatur dalam Pasal 5 huruf b jo. Pasal 7 

UU PKDRT, yang sanksinya termuat dalam Pasal 45. Kekerasan 
psikis meliputi perbuatan yang mengakibatkan ketakutan, 
hilangnya rasa percaya diri, atau penderitaan psikis.26 Meskipun 
dampaknya serius, namun dalam banyak kasus yang belum 
mencapai tahap depresi berat (severe depression) atau gangguan 
jiwa permanen, pemulihan hubungan melalui konseling dan 
mediasi sering kali lebih efektif daripada memenjarakan pelaku 
yang justru dapat memperburuk kondisi mental korban akibat 
hilangnya penopang keluarga.  

Undang-undang memberikan ruang yang sangat luas untuk 
penyelesaian damai pada kasus ini, karena Pasal 52 UU PKDRT 
secara tegas menetapkan tindak pidana kekerasan psikis sebagai 
delik aduan (klacht delict).27 Artinya, penegakan hukumnya 
digantungkan sepenuhnya pada pengaduan korban, sehingga 
korban memiliki otonomi penuh untuk mencabut laporan apabila 
upaya Ishlāh atau keadilan restoratif dinilai lebih maslahat bagi 
keutuhan keluarga. 

3. Penelantaran Rumah Tangga  
Kasus penelantaran ekonomi, seperti suami tidak memberi 

nafkah, diatur dalam Pasal 9 ayat 1 jo. Pasal 49 UU PKDRT. 

 
25 Pasal 44 Ayat (4) dan Pasal 51 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang 
Penghapusan Kekerasan Dalam Rumah Tangga. 
26 Pasal 7 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan 
Dalam Rumah Tangga. 
27 Pasal 52 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan 
Dalam Rumah Tangga. 



Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif ….. 

Vol.6 No.1 Oktober 2025  | 108  

Meskipun undang-undang tidak secara tertulis menyebut pasal 
ini sebagai delik aduan sehingga secara formal statusnya adalah 
delik biasa, namun penegakan hukumnya memerlukan 
pendekatan yang sangat hati-hati. Secara filosofis, aturan ini 
dibuat untuk memaksa kepala keluarga agar memenuhi 
kewajiban ekonominya, bukan semata-mata untuk menghukum 
badan. Terdapat kontradiksi jika hukuman penjara diterapkan 
secara kaku pada kasus ini. Memenjarakan suami yang 
melalaikan nafkah justru sering kali menimbulkan dampak 
sebaliknya. Jika suami dipenjara, ia otomatis kehilangan 
pekerjaan atau mata pencaharian. Akibatnya, akses ekonomi 
keluarga terputus total, dan penderitaan istri serta anak justru 
bertambah parah. Dalam situasi ini, hukuman penjara justru 
menjadi masalah baru atau mudharat yang lebih besar bagi 
keluarga korban. 

Oleh karena itu, pendekatan Keadilan Restoratif menjadi 
instrumen yang sangat strategis. Melalui mekanisme ini, 
penyelesaiannya bukan sekadar memaafkan dan melepaskan 
pelaku begitu saja. Suami didorong untuk menandatangani 
kesepakatan pemenuhan nafkah yang mengikat dengan syarat-
syarat ketat di bawah pengawasan penegak hukum. Jika ia 
melanggar kesepakatan tersebut, proses hukum dapat dibuka 
kembali. Solusi ini jauh lebih bermanfaat bagi kelangsungan 
hidup anak dan istri dibandingkan sekadar kepuasan 
menghukum pelaku. 

Dalam perspektif hukum Islam, pendekatan solutif ini sangat 
sejalan dengan tujuan utama syariat, yakni menjaga 
keberlangsungan hidup keturunan (hifz an-nasl). Islam sangat 
menekankan pentingnya kesejahteraan keluarga dan 
perlindungan terhadap hak-hak anak. Apabila kepala keluarga 
dipidana penjara, maka tujuan untuk melindungi keturunan 
tersebut justru terancam gagal karena hilangnya sumber nafkah 
utama. Oleh sebab itu, mekanisme Ishlāh yang menjamin 
komitmen suami untuk kembali menafkahi keluarga dinilai lebih 
membawa kemaslahatan (maslahah) dibandingkan pemidanaan 
yang hanya memuaskan hasrat pembalasan namun 
menelantarkan nasib keluarga. 

4. Perspektif Jarimah Ta'zir (Hukum Pidana Islam)  
Ketiga jenis pelanggaran di atas dalam Fiqh Jinayah tidak 

termasuk dalam kategori Hudud maupun Qisas, melainkan masuk 



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok 

109 | Asasi: Journal of Islamic Family Law 

dalam kategori Jarimah Ta'zir. Sanksi untuk tindak pidana ta'zir 
tidak ditentukan secara baku (fixed) oleh nas Al-Qur'an maupun 
Hadis, melainkan diserahkan kepada kebijakan penguasa atau 
hakim (ulil amri). Tujuan utama dari hukuman ini adalah sebagai 
pelajaran atau pendidikan (ta'dib) agar pelaku tidak mengulangi 
perbuatannya.28 Mengingat sifatnya yang fleksibel dan edukatif, 
maka penerapan kebijakan penghentian penuntutan demi 
perdamaian (seperti dalam mekanisme Restorative Justice) 
dimungkinkan dalam kerangka ta'zir. Langkah ini dapat diambil 
apabila hakim atau otoritas yang berwenang menilai bahwa 
pemaafan dan pembinaan akan lebih membawa kemaslahatan 
bagi keutuhan keluarga dibandingkan jika pelaku dijatuhi 
hukuman badan. 
Rasionalitas di balik kebolehan Ishlāh pada kategori-kategori di 

atas didasarkan pada pertimbangan untuk menghindari dampak buruk 
yang lebih besar. Dalam ushul fiqh, hal ini dirumuskan melalui kaidah: 

َأ عْظ مُهُم اَض ر راًَبِِرْتِك ابَِأ خ فِ هِم اإَِ نَِرُوعِي  َم فْس د تَ   ذ اَت  ع ار ض 
"Apabila ada dua kerusakan berlawanan, maka haruslah dipelihara yang 
lebih berat mudharatnya dengan melakukan yang lebih ringan dari 
keduanya."29 

Dalam konteks ini, membiarkan terjadinya perceraian dianggap 
sebagai kerusakan atau mudharat yang lebih, terutama dampaknya 
terhadap tumbuh kembang psikologis anak (hifz an-nasl) dan status 
sosial istri. Sementara itu, memaafkan pelaku kekerasan ringan yang 
masih memiliki potensi untuk dibina dianggap sebagai risiko atau 
kerusakan yang lebih ringan. Oleh karena itu, berdasarkan kaidah 
tersebut, memilih jalan damai (Ishlāh) merupakan langkah hukum yang 
paling tepat untuk memelihara kerusakan yang lebih besar dengan 
menempuh risiko yang lebih kecil. 

Sebaliknya, penerapan Ishlāh atau keadilan restoratif menjadi 
terlarang (strictly prohibited) apabila tindak pidana yang terjadi telah 
melampaui batas toleransi kemanusiaan dan mengancam keselamatan 
jiwa (hifz an-nafs) serta akal (hifz al-aql) korban. Pada titik ini, maslahat 
mempertahankan keluarga (hifz an-nasl) gugur demi menyelamatkan 

 
28 Junaidy and others, Hukum Pidana Islam Indonesia. 13. 
29 Duski Ibrahim, Al-Qawa’id Al-Fiqhiyah: Kaidah-Kaidah Fiqih (Palembang: Noerfikri, 
2019). 85. 



Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif ….. 

Vol.6 No.1 Oktober 2025  | 110  

nyawa yang lebih fundamental. Klasifikasi kasus yang tidak boleh 
didamaikan meliputi: 

1. Kekerasan Fisik Berat, Cacat, atau Mengakibatkan Kematian  
Dalam Pasal 44 Ayat 1, 2, dan 3 UU PKDRT, apabila kekerasan 

mengakibatkan korban jatuh sakit (rawat inap), luka berat, cacat 
permanen, atau bahkan meninggal dunia, maka perkara ini 
secara mutlak berubah status menjadi delik biasa (gewone 
delict). Status hukum ini diperoleh melalui penafsiran 
Argumentum a Contrario (penafsiran kebalikan) terhadap Pasal 
51 UU PKDRT. Pasal 51 secara limitatif menegaskan bahwa 
tindak pidana kekerasan fisik yang merupakan delik aduan 
(klacht delict) hanyalah yang dimaksud dalam Pasal 44 ayat (4). 
Dengan demikian, selain ayat tersebut (yakni ayat 1, 2, dan 3), 
secara otomatis terkualifikasi sebagai delik biasa yang tidak 
mensyaratkan adanya pengaduan korban untuk diproses. 
Ketegasan hukum positif ini berkaitan kuat dengan Hukum 
Pidana Islam yang menempatkan pembunuhan dan 
penganiayaan berat ke dalam kategori Jarimah Qisas. Berbeda 
dengan ta'zir yang fleksibel, Qisas berkaitan langsung dengan hak 
hidup (haqqul hayah) yang merupakan inti dari hifz an-nafs. 
Dalam Al-Qur'an surah Al-Baqarah ayat 179, ditegaskan bahwa 
dalam hukum qisas terdapat jaminan kehidupan bagi 
masyarakat. 

َاوُلَِِالْْ لْب ابَِل ع لَّكُمَْت  ت َّقُوْن َيَ و ل كُمَْفَِِالْقِص اصَِح يهوةٌَ
“Dalam kisas itu ada (jaminan) kehidupan bagimu, wahai 
orang-orang yang berakal agar kamu bertakwa.”30 

Artinya, penegakan hukum yang tegas terhadap pelaku 
kekerasan berat diperlukan untuk mencegah kejahatan serupa 
terulang. Oleh karena itu, penerapan Restorative Justice pada 
kasus ini, terutama yang menyebabkan kematian, adalah 
mustahil secara filosofis dan yuridis. Memaksakan damai pada 
kasus hilangnya nyawa atau cacat berat adalah bentuk 
pengkhianatan terhadap keadilan, baik dalam perspektif hukum 
negara maupun prinsip perlindungan jiwa dalam Islam. 

2. Kekerasan Seksual (Marital Rape)  

 
30 QS. Al-Baqarah: 179. 



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok 

111 | Asasi: Journal of Islamic Family Law 

Kekerasan seksual dalam rumah tangga, termasuk 
pemaksaan hubungan seksual (marital rape) yang diatur dalam 
Pasal 46 UU PKDRT, merupakan pelanggaran serius terhadap 
kehormatan (hifz al-ird) dan kesehatan reproduksi istri. 
Larangan penyelesaian damai untuk kasus ini semakin 
dipertegas dengan hadirnya Pasal 23 Undang-Undang Nomor 12 
Tahun 2022 tentang Tindak Pidana Kekerasan Seksual (UU 
TPKS). Pasal ini secara eksplisit menyatakan bahwa perkara 
tindak pidana kekerasan seksual tidak dapat dilakukan 
penyelesaian di luar proses peradilan, kecuali terhadap pelaku 
anak.31 Artinya, pintu restorative justice tertutup rapat bagi 
pelaku kekerasan seksual dewasa. Dalam Islam, perilaku ini 
melanggar prinsip mu'asyarah bil ma'ruf, yakni kewajiban suami 
untuk memperlakukan istri dengan cara yang patut, santun, dan 
memuliakan kemanusiaannya. Pemaksaan hubungan intim tanpa 
kerelaan istri jelas bertentangan dengan semangat memuliakan 
tersebut dan dapat dikategorikan sebagai tindakan yang 
membahayakan kesehatan fisik serta mental istri. 

3. Residivisme (Pengulangan Tindak Pidana)  
Salah satu syarat materiel penerapan keadilan restoratif 

dalam Pasal 5 Perpol No. 8 Tahun 2021 adalah pelaku bukan 
residivis atau pengulangan tindak pidana.32 Jika pelaku sudah 
pernah didamaikan sebelumnya namun kembali melakukan 
KDRT, maka hal itu membuktikan bahwa mekanisme damai tidak 
efektif. Dalam terminologi hukum keluarga Islam, kondisi ini 
disebut sebagai Nusyuz. Merujuk pada referensi fiqh, nusyuz 
suami mengandung arti pendurhakaan suami kepada Allah SWT 
karena meninggalkan kewajibannya terhadap istri. Pengabaian 
ini mencakup kewajiban yang bersifat materi seperti memberi 
nafkah, maupun kewajiban non-materi seperti menggauli dan 
memperlakukan istri dengan baik.33 Ketika seorang suami 
melakukan kekerasan berulang, ia sejatinya sedang melakukan 
pembangkangan terus-menerus terhadap perintah Allah untuk 
memuliakan istrinya. Menghadapi tabiat nusyuz yang sudah 

 
31 Pasal 23 Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2022 Tentang Tindak Pidana Kekerasan 
Seksual (2022). 
32 Pasal 5 Peraturan Kepolisian Negara Republik Indonesia Nomor 8 Tahun 2021 
Tentang Penanganan Tindak Pidana Berdasarkan Keadilan Restoratif. 
33 Musawar, Hukum Perkawinan Dalam Islam (Mataram: Sanabil, 2020). 131. 



Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif ….. 

Vol.6 No.1 Oktober 2025  | 112  

kronis ini, upaya Ishlāh menjadi sia-sia karena tidak adanya 
komitmen perbaikan diri, sehingga pemidanaan menjadi satu-
satunya instrumen untuk menghentikan kezaliman tersebut. 

Rasionalitas pelarangan damai pada kategori ini didasarkan pada 
prinsip perlindungan jiwa. Memulangkan istri kepada suami yang 
memiliki karakter penyiksa (abusive) atau telah melukai fisik secara 
parah adalah tindakan yang bertentangan dengan tujuan syariat. Hal ini 
melanggar larangan Allah dalam Q.S. Al-Baqarah ayat 195 untuk tidak 
menjatuhkan diri ke dalam kebinasaan (tahluka). 

ََوَ  َالت َّهْلُك ةِ َتُ لْقُوْاَبِِ يْدِيْكُمَْاِلِ  بِيْلَِاللّ هَِو لْ  ََََٖ  ا نْفِقُوْاَفَِْس  ََََٖ  و ا حْسِنُ وْا يُُِبُّ  َ اِنََّاللّ ه
َ َالْمُحْسِنِيْْ 

“Berinfaklah di jalan Allah, janganlah jerumuskan dirimu ke dalam 
kebinasaan, dan berbuatbaiklah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-
orang yang berbuat baik.”34 

Selain itu, secara spesifik larangan ini berlandaskan pada kaidah 
asasi dalam fiqh jinayah: 

ضِر ارَ لَْ  َو لَْ   َض ر ر 
“Tidak boleh membuat kemudharatan dan membalas 
kemudharatan”.35 

Berdasarkan kaidah ini, segala bentuk perdamaian yang 
berpotensi melanggengkan bahaya (dharar) bagi istri adalah batal demi 
hukum. Dalam situasi KDRT berat, perceraian atau pemidanaan pelaku 
justru menjadi satu-satunya jalan keluar untuk menyelamatkan nyawa 
korban. Mempertahankan rumah tangga (hifz an-nasl) tidak lagi menjadi 
prioritas ketika fondasi utamanya, yaitu keselamatan jiwa (hifz an-nafs) 
telah dihancurkan. Oleh karena itu, pada kategori ini, hukum retributif 
(pemidanaan) harus ditegakkan sebagai bentuk keadilan dan 
perlindungan. 

Secara keseluruhan, uraian mengenai dikotomi penerapan 
tersebut menegaskan bahwa dalam perspektif hukum Islam, 
perdamaian memang diutamakan, namun keadilan dan perlindungan 
jiwa tidak boleh dikorbankan. Penerapan Keadilan Restoratif pada kasus 
KDRT harus bersifat selektif-kasuistik, bukan generalisasi yang dipukul 
rata. Dengan demikian, titik temu dan batasan antara hukum positif dan 

 
34 QS. Al-Baqarah: 195. 
35 Ibrahim, Al-Qawa’id Al-Fiqhiyah: Kaidah-Kaidah Fiqih. 81. 



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok 

113 | Asasi: Journal of Islamic Family Law 

hukum Islam terletak pada keseimbangan proporsional antara 
semangat memulihkan keutuhan keluarga (hifz an-nasl) pada kasus 
ringan, dan semangat melindungi keselamatan jiwa (hifz an-nafs) pada 
kasus berat. Fleksibilitas hukum inilah yang menjadi jaminan agar 
tujuan luhur perkawinan tidak berubah menjadi perangkap kebinasaan 
bagi kaum perempuan. 
Penutup 

Hasil penelusuran yuridis dalam artikel ini menegaskan bahwa 
titik temu konseptual antara Ishlah dalam hukum Islam dan Keadilan 
Restoratif dalam hukum positif Indonesia terletak pada pergeseran 
paradigma penghukuman, yakni dari keadilan retributif yang 
berorientasi pada pembalasan menuju keadilan restoratif yang 
berorientasi pada pemulihan (restitutio in integrum). Secara 
institusional, penerapan Restorative Justice dalam kasus KDRT 
merupakan manifestasi modern dari konsep Hakam (juru damai) 
sebagaimana termaktub dalam Surah An-Nisa ayat 35. Kedua sistem 
hukum ini bertemu pada satu visi fundamental (maqashid), yakni 
urgensi untuk menjaga keutuhan struktur keluarga (hifz an-nasl) dan 
menjamin masa depan anak agar terhindar dari dampak destruktif 
perceraian, selama upaya damai tersebut didasarkan pada kesepakatan 
murni tanpa paksaan. 

Kedua, penerapan Ishlah dan Keadilan Restoratif pada tindak 
pidana KDRT memiliki batasan normatif yang tegas dan tidak berlaku 
mutlak. Batasan ini ditentukan oleh prinsip Maqashid Syariah dengan 
mendahulukan perlindungan jiwa (hifz an-nafs) di atas perlindungan 
keturunan (hifz an-nasl). Perdamaian dapat diterapkan pada kategori 
kekerasan fisik ringan (delik aduan), kekerasan psikis, dan penelantaran 
ekonomi, di mana mudharat perceraian dinilai lebih besar daripada 
mudharat perbuatan pelaku yang masih dapat dibina (ta'zir). 
Sebaliknya, perdamaian tidak boleh diterapkan pada kasus kekerasan 
fisik berat yang mengakibatkan cacat atau kematian, kekerasan seksual, 
dan pengulangan tindak pidana (residivis). Pada kategori berat ini, 
status hukum berubah menjadi delik biasa, sehingga pemidanaan pelaku 
menjadi satu-satunya instrumen yang sah untuk menjamin keselamatan 
korban dan keadilan publik. 
 
Daftar Pustaka 
Eleanora, Fransiska Novita, and Aliya Sandra Dewi. Perlindungan Hukum Bagi 

Perempuan Dalam Tindak Kekerasan Rumah Tangga. Bojonegoro: Madza 

Media, 2024. 



Konsep Ishlāh dan Keadilan Restoratif ….. 

Vol.6 No.1 Oktober 2025  | 114  

Hadi, Imron. Filsafat Hukum Islam: Teori, Konsepsi Dan Praktik. Mataram: 

Sanabil, 2022. 

Hamdani, Ahmad and others. Peran Keluarga Dalam Ketahanan Dan Konsepsi 

Revolusi Mental Perspektif Al-Quran. Edited by Ahmad Tholabi Kharlie. 

Tangerang Selatan: Gaung Persada Press, 2019. 

Hamzah, Arif. “Konsep Ishlah Dalam Perspektif Fikih.” Tesis, UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2008. 

Helim, Abdul. Maqasid Al-Shari’ah Versus Usul Al-Fiqh: Konsep Dan Posisinya 

Dalam Metodologi Hukum Islam. Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2019. 

Ibrahim, Duski. Al-Qawa’id Al-Fiqhiyah: Kaidah-Kaidah Fiqih. Palembang: 

Noerfikri, 2019. 

Junaidy, Abdul Basith and others. Hukum Pidana Islam Indonesia. Depok: PT 

Rajawali Buana Pusaka, 2020. 

Laia, Alisokhi, Jenda Ingan Mahuli, and Ismayani. “Penerapan Penyelesaian 

Perkara Tindak Pidana Kekerasan Dalam Rumah Tangga Untuk Keadilan 

Restoratif: Studi Kasus Di Kepolisian Daerah Sumatera Utara.” Jurnal 

Dunia Pendidikan 5, no. 6 (2025): 2623–38. 

Moshe, Romero Sahat. “Penerapan Restorative Justice Dalam Kasus KDRT: 

Antara Keadilan Dan Perlindungan Korban.” Jurnal Ilmu Hukum, 

Humaniora Dan Politik 6, no. 1 (2025): 484–93. 

https://doi.org/10.38035/jihhp.v6i1. 

Musawar. Hukum Perkawinan Dalam Islam. Mataram: Sanabil, 2020. 

Peraturan Kepolisian Negara Republik Indonesia Nomor 8 Tahun 2021 

Tentang Penanganan Tindak Pidana Berdasarkan Keadilan Restoratif 

(2021). 

Rahmawati, Maidina and others. Peluang Dan Tantangan Penerapan 

Restorative Justice Dalam Sistem Peradilan Pidana Di Indonesia. Jakarta: 

Institute for Criminal Justice Reform, 2022. 

Romi, Muhammad, Niswatul Khasanah, and Hidayatullah Ismail. “Mediasi 

Dalam Al-Qur’an: Kajian Terhadap Ayat-Ayat Penyelesaian Sengketa 

Keluarga Dan Dampaknya Terhadap Pendidikan Anak.” Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah 10, no. 1 (2025): 29–48. 

https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2025.vol10(1).22338. 



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok 

115 | Asasi: Journal of Islamic Family Law 

Ronaldi, and Dina Saraswati. Restorative Justice Dalam Hukum Pidana. Medan: 

PT Media Penerbit Indonesia, 2024. 

Satria, Hariman. “Restorative Justice: Paradigma Baru Peradilan Pidana.” Jurnal 

Media Hukum 25, no. 1 (June 2018). 

Satriana, I Made Wahyu Chandra, and Ni Made Liana Dewi. Sistem Peradilan 

Pidana: Perspektif Restorative Justice. Denpasar: Udayana University 

Press, 2021. 

Sitorus, Dino Febriansyah, and Andi Maysarah. “Penyelesaian Perkara 

Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT) Melalui Restorative Justice Di 

Tingkat Penyidikan.” Warta Dharmawangsa 17, no. 1 (2023): 9–17. 

Syahri, Akhmad. Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran 

Di Perguruan Tinggi. Mataram: UIN Mataram Press, 2021. 

Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2022 Tentang Tindak Pidana Kekerasan 

Seksual (2022). 

Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan 

Dalam Rumah Tangga (2004). 

Wibowo, Kurniawan Tri, and Erri Gunrahti Yuni U. Restorative Justice Dalam 

Peradilan Pidana Di Indonesia. Makassar: CV. Pena Indis, 2021. 

 


