Asasi : Journal of Islamic Family Law
e-ISSN: 2775-2887, DOI: 10.36420/Asasi

Available online at: https://ejournal.iaimu.ac.id/index.php/ASASI

Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif serta Batasan
Penerapannya dalam Penyelesaian Perkara KDRT

Abd. Rahman
Universitas Islam Negeri (UIN) Madura
Email: aabdrahman2109@gmail.com

Akyun Mubarok
Universitas Islam Negeri (UIN) Madura
Email: ibn.rund@gmail.com

Abstract: Domestic Violence (DV) offenses present unique challenges due
to the intimate nature of the relationship between the perpetrator and
the victim. Modern legal trends increasingly favor Restorative Justice as
a means of restoration, a concept that resonates with Ishlah in Islamic
law. However, applying Restorative Justice without strict parameters
risks perpetuating violence and neglecting the rights of female victims.
This study aims to analyze the conceptual convergence between Ishlah
and Restorative Justice, and to formulate the boundaries of their
application in resolving DV cases. This is a normative legal study
employing statutory and comparative approaches, analyzed
qualitatively. The findings indicate that the intersection of these two
concepts lies in the vision of restoration (restitutio in integrum) and the
preservation of the family institution (hifz an-nasl), utilizing mediation
mechanisms akin to the role of a hakam. However, its application is
strictly constrained by Magqashid Syariah principles, specifically by
prioritizing the preservation of life (hifz an-nafs) over the preservation
of the family unit. Amicable settlement is permissible for minor physical
violence classified as complaint-based offenses, psychological violence,
and economic neglect, serving as an educational form of ta'zir.
Conversely, reconciliation is strictly prohibited in cases of severe
physical violence, death, sexual violence, and recidivism, as these
constitute ordinary offenses (gewone delict) and violate the fundamental
principle of preserving life.

Keywords: Domestic Violence, Ishlah, Restorative Justice.

Vol.6 No.1 Oktober 2025

@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 International License.

M


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://ejournal.iaimu.ac.id/index.php/ASASI
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:aabdrahman2109@gmail.com
mailto:ibn.rund@gmail.com

Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif .....

Abstrak: Tindak Pidana Kekerasan dalam Rumah Tangga (KDRT)
memiliki kompleksitas tersendiri karena melibatkan hubungan personal
antara pelaku dan korban. Tren hukum modern mengarah pada
Restorative Justice untuk memulihkan keadaan, yang sejalan dengan
konsep Ishlah dalam hukum Islam. Namun, penerapan Restorative Justice
tanpa batasan berisiko melanggengkan kekerasan dan mengabaikan hak
korban perempuan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis titik
temu konseptual antara Ishlah dan Keadilan Restoratif serta merumuskan
batasan penerapannya dalam penyelesaian perkara KDRT. Penelitian ini
merupakan penelitian yuridis normatif dengan pendekatan perundang-
undangan dan perbandingan yang dianalisis secara kualitatif. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa titik temu kedua konsep terletak pada visi
pemulihan keadaan (restitutio in integrum) dan perlindungan institusi
keluarga (hifz an-nasl) melalui mekanisme mediasi yang menyerupai
peran hakam. Namun, penerapannya dibatasi secara ketat oleh prinsip
Magqashid Syariah dengan mendahulukan perlindungan jiwa (hifz an-
nafs) di atas perlindungan keturunan. Perdamaian dapat diterapkan
pada kekerasan fisik ringan yang merupakan delik aduan, kekerasan
psikis, dan penelantaran ekonomi sebagai bentuk ta'zir yang mendidik.
Sebaliknya, perdamaian haram diterapkan pada kekerasan fisik berat,
kematian, kekerasan seksual, dan residivisme karena berstatus delik biasa
dan bertentangan dengan prinsip perlindungan jiwa.

Kata kunci: KDRT, Ishlah, Keadilan Restoratif

Pendahuluan

Perkawinan dalam pandangan Islam merupakan ikatan suci yang
bertujuan untuk mewujudkan kehidupan keluarga yang sakinah,
mawaddah, wa rahmah. Keluarga dipandang sebagai unit terkecil
masyarakat yang menjadi fondasi peradaban, sehingga menjaga
keutuhannya merupakan bagian dari prioritas.! Namun, idealitas
harmonis tersebut sering kali tercederai oleh realitas Kekerasan dalam
Rumah Tangga (KDRT). Secara sosiologis dan yuridis, pandangan
terhadap KDRT telah bergeser dari ranah privat menjadi publik melalui
kehadiran Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 tentang
Penghapusan Kekerasan dalam Rumah Tangga. Negara kini memiliki
kewajiban untuk melakukan intervensi guna melindungi korban dan

1 Ahmad Hamdani and others, Peran Keluarga Dalam Ketahanan Dan Konsepsi Revolusi
Mental Perspektif Al-Quran, ed. Ahmad Tholabi Kharlie (Tangerang Selatan: Gaung
Persada Press, 2019). 64.

Vol.6 No.1 Oktober 2025 | 96



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok

menegakkan hukum, di mana sebelumnya kekerasan domestik dianggap
tabu untuk dicampuri pihak luar.

Dalam perkembangan penegakan hukum modern, terdapat
pergeseran paradigma dari keadilan retributif (pembalasan) menuju
keadilan restoratif (restorative justice).? Tren ini ditandai dengan
munculnya berbagai regulasi, seperti Peraturan Kepolisian Nomor 8
Tahun 2021 tentang Penanganan Tindak Pidana berdasarkan Keadilan
Restoratif. Melalui aturan ini, Kepolisian berupaya mewujudkan
penyelesaian perkara yang tidak lagi berorientasi pada pembalasan,
melainkan mengedepankan pemulihan keadaan semula melalui
mekanisme perdamaian. Paradigma ini sejatinya memiliki keterkaitan
yang kuat dengan konsep Ishlah dalam hukum Islam.

Islam sangat menganjurkan penyelesaian sengketa melalui jalur
damai untuk menghindari putusnya tali silaturahmi dan ikatan
perkawinan. Oleh karena itu, penyelesaian perkara KDRT melalui
mekanisme damai atau mediasi sering kali menjadi opsi yang dipilih
oleh aparat penegak hukum maupun masyarakat adat untuk menjaga
keutuhan rumah tangga.3

[su mengenai penerapan keadilan restoratif dalam kasus KDRT
telah menjadi perhatian serius dalam diskursus hukum di Indonesia,
sebagaimana tercermin dalam beberapa literatur terdahulu. Penelitian
yang dilakukan oleh Alisokhi Laia, dkk menyoroti aspek empiris
penerapan keadilan restoratif di Kepolisian Daerah Sumatera Utara, di
mana penyelesaian damai dilakukan pada tahap penyelidikan dan
penyidikan sesuai Peraturan Kepolisian Nomor 8 Tahun 2021 untuk
mengatasi faktor penyebab kekerasan.* Senada dengan hal tersebut,
Dino Febriansyah Sitorus dan Andi Maysarah dalam studinya
menekankan pada peran penyidik dalam menawarkan mediasi penal
guna mencapai win-win solution bagi para pihak yang berperkara,

Z Hariman Satria, “Restorative Justice: Paradigma Baru Peradilan Pidana,” Jurnal Media
Hukum 25, no. 1 (June 2018). 111.

3 Muhammad Romi, Niswatul Khasanah, and Hidayatullah Ismail, “Mediasi Dalam Al-
Qur’an: Kajian Terhadap Ayat-Ayat Penyelesaian Sengketa Keluarga Dan Dampaknya
Terhadap Pendidikan Anak,” jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah 10, no. 1
(2025): 29-48, https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2025.vol10(1).22338.

4 Alisokhi Laia, Jenda Ingan Mahuli, and Ismayani, “Penerapan Penyelesaian Perkara
Tindak Pidana Kekerasan Dalam Rumah Tangga Untuk Keadilan Restoratif: Studi
Kasus Di Kepolisian Daerah Sumatera Utara,” Jurnal Dunia Pendidikan 5, no. 6 (2025):
2623-38.

97 | Asasi: Journal of Islamic Family Law



Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif .....

mengingat pelaku dan korban adalah satu keluarga.> Lebih jauh, Romero
Sahat Moshe telah mulai mengkaji sisi krusial mengenai bentuk dan
batasan penerapan keadilan restoratif, dengan menekankan bahwa
mekanisme ini harus diterapkan secara selektif dan disertai
pengawasan ketat agar tidak terjadi reviktimisasi akibat relasi kuasa
yang timpang.®

Meskipun studi-studi tersebut telah memberikan gambaran
komprehensif, terdapat celah penelitian (research gap) yang belum
terisi sepenuhnya. Mayoritas peneliti lain menjawab persoalan ini
dengan berfokus pada aspek prosedural hukum positif dan kriminologi
semata, namun belum secara spesifik mengkaji bagaimana konsep
Ishlah dan prinsip hukum Islam bekerja dalam membatasi penerapan
keadilan restoratif tersebut. Belum ada formulasi yang jelas mengenai
bagaimana prinsip Magqgashid Syariah digunakan sebagai parameter
untuk menentukan kapan jalur damai boleh dilakukan dan kapan tidak
boleh diterapkan. Pertanyaan penelitian mengenai batasan ini menjadi
sangat penting untuk dijawab karena ketiadaan parameter normatif
yang ketat dikhawatirkan membuat penerapan perdamaian di
masyarakat menjadi bias dan justru merugikan korban atas nama
agama. Apabila dibiarkan, hal ini akan mencederai rasa keadilan dan
tujuan hukum itu sendiri.

Oleh karena itu, artikel ini berupaya mengisi ruang kosong
tersebut dengan  menawarkan  perspektif integratif yang
mempertemukan nilai perlindungan jiwa (hifz an-nafs) dengan
mekanisme hukum modern. Analisis yang dibangun dalam tulisan ini
diharapkan dapat menjadi pijakan teoretis bagi akademisi maupun
praktisi hukum agar tidak memaksakan perdamaian pada kasus yang
berisiko tinggi bagi keselamatan korban. Untuk membedah persoalan
tersebut secara komprehensif, artikel ini disusun menggunakan metode
penelitian normatif. Mengingat fokus kajian ini mempertemukan dua
sistem hukum yang berbeda, maka pendekatan yang digunakan adalah
pendekatan perundang-undangan (statute approach) dan pendekatan
perbandingan (comparative approach). Melalui metode ini, seluruh

5 Dino Febriansyah Sitorus and Andi Maysarah, “Penyelesaian Perkara Kekerasan
Dalam Rumah Tangga (KDRT) Melalui Restorative Justice Di Tingkat Penyidikan,”
Warta Dharmawangsa 17, no. 1 (2023): 9-17.

6 Romero Sahat Moshe, “Penerapan Restorative Justice Dalam Kasus KDRT: Antara
Keadilan Dan Perlindungan Korban,” Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora Dan Politik 6, no.
1 (2025): 484-93, https://doi.org/10.38035/jihhp.v6il.

Vol.6 No.1 Oktober 2025 | 98



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok

bahan hukum primer dan sekunder dianalisis secara kualitatif untuk
menguraikan data secara mendalam, sistematis, dan tuntas.

Berdasarkan paparan di atas, tujuan penulisan artikel ini adalah
untuk menganalisis titik temu antara konsep Ishlah dalam hukum Islam
dengan Keadilan Restoratif dalam hukum positif di Indonesia, dan
merumuskan batasan penerapan Ishlah dan Keadilan Restoratif pada
tindak pidana KDRT guna menjamin kepastian hukum dan perlindungan
korban.

Titik Temu antara Ishlah dan Keadilan Restoratif

Pergeseran paradigma dalam penegakan hukum pidana modern
saat ini bergerak signifikan dari keadilan retributif yang berorientasi
pembalasan menuju keadilan restoratif yang berfokus pada pemulihan.
Selama ini, terdapat pandangan umum atau communis opinio doctorum
bahwa penegakan hukum konvensional yang kaku dianggap gagal
mencapai tujuan keadilan karena hanya berpusat pada penghukuman
pelaku tanpa memulihkan kerugian korban. Sebagai solusi, keadilan
restoratif hadir dengan tujuan utama mewujudkan restitutio in integrum
atau pengembalian pada keadaan semula.” Sebagaimana dijelaskan oleh
Van Ness, pendekatan ini mengharuskan semua pihak yang terdampak
untuk bekerja sama menyelesaikan akibat yang ditimbulkan oleh
kejahatan tersebut. Esensi utamanya bukan lagi sekadar pemenjaraan,
melainkan upaya komprehensif untuk menyembuhkan luka fisik
maupun psikis korban, mendorong tanggung jawab nyata dari pelaku,
serta memperbaiki hubungan sosial dalam masyarakat yang rusak
akibat tindak pidana.8

Manifestasi dari konsep teoritis tersebut dalam hukum positif
Indonesia telah diadopsi secara formal melalui Peraturan Kepolisian
Negara Republik Indonesia (Perpol) Nomor 8 Tahun 2021. Dalam
regulasi ini, Keadilan Restoratif didefinisikan sebagai penyelesaian
tindak pidana yang melibatkan pelaku, korban, keluarga kedua belah
pihak, serta tokoh masyarakat atau agama untuk bersama-sama
mencari penyelesaian yang adil melalui perdamaian.® Definisi yuridis ini
selaras dengan pandangan Bazemore dan Walgrave yang menekankan

7 Kurniawan Tri Wibowo and Erri Gunrahti Yuni U, Restorative Justice Dalam Peradilan
Pidana Di Indonesia (Makassar: CV. Pena Indis, 2021). 28.

8 Ronaldi and Dina Saraswati, Restorative Justice Dalam Hukum Pidana (Medan: PT
Media Penerbit Indonesia, 2024). 1-2.

9 Pasal 1 Ayat (3) Peraturan Kepolisian Negara Republik Indonesia Nomor 8 Tahun
2021 Tentang Penanganan Tindak Pidana Berdasarkan Keadilan Restoratif (2021).

99 | Asasi: Journal of Islamic Family Law



Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif .....

bahwa setiap tindakan peradilan harus berorientasi pada upaya
memperbaiki kerusakan yang ditimbulkan oleh kejahatan. Dengan
demikian, penerapan hukum dalam mekanisme ini tidak lagi
menggunakan pendekatan normatif yang kaku, melainkan
mengedepankan pendekatan sosio-kultural yang lebih manusiawi guna
memulihkan keseimbangan tatanan kehidupan seperti sedia kala.10

Pemahaman yuridis tersebut sejalan dengan kerangka filosofis
yang diletakkan oleh Ron Claassen (1995). la merumuskan prinsip-
prinsip fundamental keadilan restoratif dengan menekankan bahwa
kejahatan pada hakikatnya adalah pelanggaran terhadap hubungan
antarmanusia, bukan semata-mata pelanggaran terhadap aturan negara.
Oleh sebab itu, proses hukum harus dijalankan untuk mengusahakan
segala sesuatunya kembali benar dengan memprioritaskan keselamatan
korban, komunitas, dan pelaku sebagai sebuah momen pembelajaran.
Claassen menggarisbawahi bahwa efektivitas pemulihan ini sangat
bertumpu pada kerja sama sukarela (voluntary cooperation) dan
meminimalisasi paksaan. Kendati demikian, konsep ini tetap realistis
dengan menyadari bahwa bagi pelaku yang memiliki risiko keselamatan
signifikan dan menolak bekerja sama, diperlukan penempatan dalam
setting yang menekankan pada etika, tanggung jawab, dan keberadaban.
Hal ini menunjukkan bahwa keadilan restoratif mengakui peran vital
lembaga masyarakat serta membutuhkan struktur akuntabilitas yang
jelas dalam pelaksanaannya.ll

Sejalan dengan semangat pemulihan dalam hukum positif
tersebut, hukum Islam memiliki konsep mengenai mekanisme
perdamaian yang dikenal dengan istilah Ishlah. Secara etimologis, kata
Ishlah merupakan bentuk masdar dari akar kata #lia - zlal yang berarti
memperbaiki atau mematutkan. Ibnu Mandzur dalam kitab Lisan Al-
Arab menegaskan bahwa kata ini merupakan antonim atau lawan kata
dari fasad yang berarti kerusakan atau kebinasaan. Penggunaan kata ini
memiliki spektrum makna yang luas tergantung pada konteks
kalimatnya. Apabila dikaitkan dengan interaksi sosial, maka Ishiah
bermakna upaya menghilangkan pertikaian dan permusuhan di antara

10 T Made Wahyu Chandra Satriana and Ni Made Liana Dewi, Sistem Peradilan Pidana:
Perspektif Restorative Justice (Denpasar: Udayana University Press, 2021). 23.

11 Maidina Rahmawati and others, Peluang Dan Tantangan Penerapan Restorative
Justice Dalam Sistem Peradilan Pidana Di Indonesia (Jakarta: Institute for Criminal
Justice Reform, 2022). 148.

Vol.6 No.1 Oktober 2025 | 100



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok

dua pihak. Namun jika dikaitkan dengan suatu objek, ia bermakna
memperbaiki sesuatu yang rusak agar kembali berfungsi dengan baik.12

Dalam tataran terminologi hukum Islam, definisi Ishlah atau ash-
shulhu memiliki dimensi yang lebih teknis. Imam Taqy Al-Din Abu Bakar
Al-Husaini dalam kitab Kifayatul Akhyar mendefinisikan shulhu sebagai
sebuah akad atau perjanjian untuk memutus perselisihan antara dua
pihak yang bertikai. Definisi ini menyiratkan bahwa perdamaian adalah
sebuah kontrak sosial untuk menghilangkan dendam, permusuhan, dan
potensi konflik lanjutan yang dapat memicu pertumpahan darah atau
peperangan.l3 Sementara itu, M. Quraish Shihab memberikan
pandangan yang lebih filosofis dengan menyatakan bahwa Ishlah tidak
boleh hanya dipahami sebatas mendamaikan dua orang yang berselisih.
Lebih jauh dari itu, Ishlah adalah upaya mengembalikan nilai-nilai
positif pada sesuatu agar ia dapat kembali berfungsi sesuai dengan
tujuan penciptaannya. Dalam konteks sosial, ini berarti melakukan
perbaikan dalam tatanan kehidupan manusia untuk menciptakan
kondisi yang aman, damai, dan sejahtera, atau mengubah keadaan yang
buruk menjadi keadaan yang lebih baik.14

Fleksibilitas konsep Ishlah juga tergambar dari luasnya ruang
lingkup penerapannya. Berdasarkan lapangan teradinya konflik atau
perihal yang hendak di-Ishlah-kan, upaya perdamaian ini dapat
diklasifikasikan ke dalam empat ranah utama, meliputi konflik individu,
konflik keluarga, konflik sosial, hingga konflik negara.1> Klasifikasi ini
menegaskan bahwa Ishlah adalah instrumen penyelesaian sengketa
yang adaptif pada berbagai level interaksi manusia. Namun, dalam
konteks tindak pidana KDRT yang menjadi fokus kajian ini, penerapan
Ishlah mengerucut pada ranah konflik keluarga. Spesialisasi pada ranah
keluarga ini memiliki urgensi tersendiri karena menyangkut fondasi
dasar masyarakat yang mendapatkan perhatian khusus dalam sumber
hukum Islam.

Landasan filosofis dan terminologis tersebut memperoleh
legitimasi teologis-yuridis yang kuat dalam Al-Qur'an Surah An-Nisa

12 Akhmad Syahri, Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran Di
Perguruan Tinggi (Mataram: UIN Mataram Press, 2021). 97.

13 Syahri, Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran Di Perguruan
Tinggi. 98.

14 Syahri, Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran Di Perguruan
Tinggi. 99.

15 Arif Hamzah, “Konsep Ishlah Dalam Perspektif Fikih” (Tesis, UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2008). 37.

101 | Asasi: Journal of Islamic Family Law



Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif .....

ayat 35. Ayat ini menjadi fondasi operasional bagi penerapan mediasi

dalam sengketa keluarga.
ot o & 07 ow (2& e 107 o w (& 0% o, Tui% o, o2% M

15 O O Leha) o5 L;i;} s._i..uq,a\ O L= Pl Lage Slad s Ol

Lo e &

frd Gake O a0 O

Wi B g el
“lika kamu (para wali) khawatir terjadi persengketaan di antara
keduanya, utuslah seorang juru damai dari keluarga laki-laki dan
seorang juru damai dari keluarga perempuan. Jika keduanya
bermaksud melakukan islah (perdamaian), niscaya Allah memberi
taufik kepada keduanya. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi
Maha Teliti.”1¢

Secara kontekstual, ayat ini memberikan pedoman yang sangat
relevan dengan prinsip keadilan restoratif ketika menghadapi ancaman
perceraian atau konflik tajam (syiqaq). Perintah Allah untuk mengutus
seorang hakam atau juru damai dari keluarga pihak suami dan seorang
hakam dari keluarga pihak istri menunjukkan bahwa penyelesaian
masalah rumah tangga tidak bersifat individualistik, melainkan
melibatkan peran serta keluarga besar. Hal ini paralel dengan prinsip
restorative justice yang mensyaratkan pelibatan keluarga pelaku dan
korban. Lebih lanjut, posisi hakam dalam ayat tersebut mengindikasikan
perlunya pihak ketiga yang adil untuk menengahi konflik, posisi yang
dalam sistem hukum modern diperankan oleh mediator. Ayat ini
menegaskan bahwa orientasi utama hukum Islam dalam sengketa
rumah tangga adalah pemulihan hubungan atau reunifikasi, bukan
pemisahan, selama masih terdapat iktikad baik untuk melakukan
perbaikan.

Jika kedua konsep tersebut dianalisis secara komparatif, terlihat
adanya hubungan linear yang sangat kuat. Keadilan Restoratif bertujuan
melakukan restitutio in integrum atau pemulihan keadaan semula,
sementara Ishlah secara harfiah bermakna memperbaiki kerusakan
(fasad) agar kembali baik. Keduanya berangkat dari titik pijak yang
sama, yaitu adanya sebuah kerusakan akibat tindak pidana yang harus
diperbaiki. Ali Syari’ati memperkuat analisis ini dengan pandangannya
bahwa Ishlah adalah upaya membantu meringankan beban pihak lain
dan menyelaraskan keadaan untuk mencapai kesempurnaan.!” Hal ini
sangat relevan dengan prinsip keadilan restoratif yang berupaya

16 QS. An-Nisa’: 35
17 Syahri, Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran Di Perguruan
Tinggi. 100.

Vol.6 No.1 Oktober 2025 | 102



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok

meringankan beban penderitaan korban melalui tanggung jawab
pelaku.

Analisis lebih lanjut menunjukkan bahwa Keadilan Restoratif
dalam kasus KDRT sejatinya adalah manifestasi modern dari nilai-nilai
Ishlah tersebut. Ketika proses Kkeadilan restoratif memfasilitasi
pertemuan antara pelaku dan korban untuk menghapus dendam, hal itu
sejatinya adalah praktik ash-shulhu untuk menghilangkan permusuhan.
Demikian pula ketika tujuan akhirnya adalah memulihkan harmoni
keluarga, hal itu sejalan dengan pandangan Quraish Shihab mengenai
fungsi Ishlah untuk mengembalikan sesuatu pada fungsi aslinya.
Artinya, penerapan keadilan restoratif bukan sekadar adopsi hukum
asing, melainkan operasionalisasi dari perintah Al-Qur'an untuk
melakukan perbaikan di muka bumi.

Dari analisis mendalam tersebut, dapat ditarik sebuah konklusi
mengenai titik temu konseptual antara keduanya. Secara fundamental,
kedua entitas ini berbagi visi untuk menggeser pendekatan hukum yang
kaku dan retributif menuju pendekatan yang lebih humanis, solutif, dan
berorientasi pada pemulihan. Penerapan keadilan restoratif dalam
kasus KDRT sejatinya dapat dimaknai sebagai operasionalisasi atau
"penerjemahan modern" dari konsep Hakam yang telah lama berakar
dalam tradisi hukum Islam. Hal ini terlihat pada fungsi fasilitator dalam
keadilan restoratif yang paralel dengan peran hakam, yakni
menjembatani komunikasi yang buntu untuk mencari solusi terbaik
(win-win solution).

Selain kesamaan mekanisme, titik temu keduanya juga terlihat
pada prinsip kesukarelaan (voluntarism) dan orientasi pemulihan. Baik
Keadilan Restoratif maupun Ishlah mensyaratkan adanya kerelaan dari
kedua belah pihak tanpa paksaan, serta menempatkan pemulihan hak
korban di atas penghukuman pelaku semata. Dalam perspektif ini,
intervensi negara untuk memenjarakan pelaku dianggap tidak lagi
relevan apabila kesepakatan damai yang tulus telah tercapai. Dengan
demikian, keduanya bukanlah mekanisme yang bertentangan,
melainkan dua instrumen dari zaman berbeda yang bergerak menuju
satu tujuan utama, yakni merekatkan kembali hubungan yang retak
(reunifikasi), menjaga keutuhan keluarga, serta menjamin masa depan
anak agar terhindar dari dampak destruktif perceraian.

Batasan Penerapan Ishlah dan Keadilan Restoratif dalam KDRT
Sebelum melangkah pada analisis batasan penerapan hukum,
perlu dipetakan terlebih dahulu konstruksi hukum mengenai Kekerasan

103 | Asasi: Journal of Islamic Family Law



Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif .....

dalam Rumah Tangga (KDRT) baik dalam hukum positif maupun hukum
[slam. Berdasarkan Pasal 1 angka 1 Undang-Undang Nomor 23 Tahun
2004 tentang Penghapusan Kekerasan dalam Rumah tangga (PKDRT),
KDRT didefinisikan sebagai setiap perbuatan terhadap seseorang
terutama perempuan, yang berakibat timbulnya kesengsaraan atau
penderitaan secara fisik, seksual, psikologis, dan/atau penelantaran
rumah tangga. Definisi ini mencakup pula ancaman, pemaksaan, atau
perampasan kemerdekaan secara melawan hukum.!® Douglas dan
Waksler memperluas pemahaman ini dengan menyebutkan bahwa
kekerasan (violence) mencakup perilaku terbuka (overt) maupun
tertutup (covert) yang menggunakan kekuatan untuk memaksa orang
lain.19

Dalam pasal 2 Undang-undang PKDRT merinci ruang lingkup
rumah tangga yang dilindungi meliputi suami, istri, anak, orang-orang
yang memiliki hubungan keluarga karena darah atau perkawinan, serta
orang yang bekerja membantu rumah tangga yang menetap di sana.20
Adapun bentuk kekerasannya dalam pasal 5 Undang-undang PKDRT
diklasifikasikan menjadi empat: kekerasan fisik (menimbulkan rasa
sakit/luka), kekerasan psikis (menimbulkan ketakutan/hilang rasa
percaya diri), kekerasan seksual (pemaksaan hubungan seksual), dan
penelantaran rumah tangga.21

Dalam khazanah hukum Islam klasik, terminologi kekerasan
terhadap perempuan memang tidak ditemukan secara baku. Namun,
para ulama kontemporer seperti Wahbah Al-Zuhaili menggunakan
istilah al-Qaswah untuk menggambarkan tindakan yang berakibat
buruk terhadap kehidupan, keselamatan, dan kehormatan orang lain.
Figh Jinayah memandang kekerasan sebagai jarimah (tindak pidana)
yang diancam dengan hukuman duniawi (uqubah). Sikap tegas syara' ini
menunjukkan bahwa Islam anti terhadap kekerasan. Berat ringannya
hukuman dalam Islam sangat bergantung pada jenis kekerasan yang
dilakukan, yang dapat dikategorikan ke dalam tiga ranah: Jarimah

18 Pasal 1 Ayat 1 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan
Kekerasan Dalam Rumah Tangga (2004).

19 Fransiska Novita Eleanora and Aliya Sandra Dewi, Perlindungan Hukum Bagi
Perempuan Dalam Tindak Kekerasan Rumah Tangga (Bojonegoro: Madza Media,
2024).8.

20 Pasal 2 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan
Dalam Rumah Tangga.

21 Pasal 5 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan
Dalam Rumah Tangga.

Vol.6 No.1 Oktober 2025 | 104



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok

Hudud (seperti zina/pemerkosaan dan qazhaf/tuduhan zina palsu),
Jarimah Qisas (pembunuhan dan penganiayaan fisik/pelukaan), serta
Jarimah Ta'zir (tindak pidana selain hudud dan gisas yang hukumannya
diserahkan kepada kebijakan penguasa/hakim).22

Keragaman bentuk kekerasan dan variasi hukuman dalam kedua
sistem hukum ini menuntut pendekatan penyelesaian yang berbeda-
beda. Tidak semua bentuk kekerasan memiliki bobot mudharat yang
sama, sehingga tidak semuanya dapat diselesaikan dengan mekanisme
damai yang seragam dan tanpa batasan. Diperlukan parameter yang
ketat untuk memastikan bahwa upaya perdamaian tidak justru menjadi
sarana impunitas bagi pelaku kekerasan. Dalam perspektif hukum Islam,
parameter ini dapat dirumuskan melalui pendekatan Maqashidus
Syariah.

Secara struktural, istilah maqashidus syariah terdiri dari dua
kata kunci, yakni maqasid bentuk jamak dari magsid yang berarti tujuan,
sasaran, atau arah yang dituju dan syariah yang secara etimologis
merujuk pada agama, jalan lurus, atau metode kehidupan. Menurut
ulama asy-Syatibi, magasid melambangkan maksud, prinsip, atau tujuan
akhir. Sementara syariah digambarkan sebagai jalan menuju sumber
kehidupan (mata air), yaitu petunjuk wajib bagi umat Islam yang
mencakup perintah, larangan, dan ketetapan Rasulullah SAW untuk
seluruh aspek kehidupan. Dengan demikian, maqasidus syariah dapat
didefinisikan sebagai maksud dan tujuan di balik penyusunan hukum
[slam, yang bertujuan melindungi kesejahteraan manusia secara holistik
dan kontekstual.?3 Inti dari teori ini adalah menjaga lima kebutuhan
pokok (al-dharuriyat al-khams) yang menjadi fondasi eksistensi
manusia, yaitu: menjaga agama (hifz al-din), menjaga jiwa (hifz an-nafs),
menjaga akal (hifz al-aql), menjaga keturunan (hifz an-nasl), dan
menjaga harta (hifz al-mal).

Meskipun para ulama ushul figh sepakat mengenai lima
substansi pokok tersebut, namun terdapat dialektika intelektual
mengenai urutan prioritas (tartib) di antara kelimanya. Imam Al-Ghazali
memulai urutannya dari pemeliharaan agama (din), jiwa (nafs), akal
(aql), keturunan (nasl), dan harta (mal). Senada dengan itu, Al-Amidi
mengurutkan mulai dari pemeliharaan agama, jiwa, keturunan, akal, dan

22 Abdul Basith Junaidy and others, Hukum Pidana Islam Indonesia (Depok: PT Rajawali
Buana Pusaka, 2020). 373-375.

23 Imron Hadi, Filsafat Hukum Islam: Teori, Konsepsi Dan Praktik (Mataram: Sanabil,
2022).114.

105 | Asasi: Journal of Islamic Family Law



Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif .....

harta. Sedikit berbeda dengan keduanya, Al-Shatibi menyusun
prioritasnya mulai dari memelihara agama, jiwa, keturunan, harta, dan
akal. Namun, Imam Al-Razi memiliki pandangan yang cukup radikal
dengan menempatkan pemeliharaan jiwa di posisi puncak mendahului
aspek lainnya, yakni: jiwa, harta, keturunan, agama, dan akal.24

Kendati terdapat variasi urutan dalam ijtihad para ulama
tersebut, terdapat satu benang merah yang sangat kuat dan relevan
dalam konteks perlindungan korban kekerasan. Seluruh ulama otoritatif
di atas sepakat menempatkan hifz an-nafs (menjaga jiwa) pada posisi
yang sangat tinggi dan fundamental. Al-Razi menempatkannya sebagai
prioritas utama, sementara Al-Ghazali, Al-Amidi, dan As-Syatibi
menempatkannya tepat setelah pemeliharaan agama. Poin krusialnya
adalah, tidak ada satu pun ulama yang menempatkan hifz an-nasl
(menjaga keturunan/keluarga) di atas hifz an-nafs (menjaga jiwa).

Konsensus tersirat ini menjadi landasan aksiologis yang kokoh
dalam penanganan KDRT. Seringkali terjadi dilema atau benturan
kepentingan antara keinginan menjaga keutuhan rumah tangga (hifz an-
nasl) dengan ancaman terhadap keselamatan fisik korban (hifz an-nafs).
Berdasarkan hierarki maqashid di atas, maka batasan penerapannya
menjadi terang benderang, yakni keselamatan nyawa dan fisik korban
harus diprioritaskan di atas segalanya. Memaksakan perdamaian
(Ishlah) demi alasan "keutuhan keluarga" pada saat nyawa korban
terancam adalah tindakan yang menyalahi prinsip prioritas hukum
[slam. Oleh karena itu, batasan penerapan keadilan restoratif harus
dipilah secara tegas berdasarkan tingkat bahaya yang ditimbulkan.

Oleh karena itu, berdasarkan parameter hierarkis Maqashid
Syariah di atas, maka penerapan Ishlah atau keadilan restoratif sangat
dianjurkan apabila tindak pidana yang terjadi berada pada level dharar
(bahaya) yang rendah dan tidak mengancam keselamatan jiwa (hifz an-
nafs) secara permanen. Dalam kondisi ini, menjaga keutuhan keluarga
(hifz an-nasl) menjadi prioritas yang lebih unggul dibandingkan
pemidanaan. Secara spesifik, sintesa antara hukum positif dan hukum
[slam memperbolehkan penyelesaian damai pada klasifikasi kasus
berikut:

1. Kekerasan Fisik Ringan
Dalam Undang-Undang PKDRT, tidak semua kekerasan fisik
dipukul rata beratnya. Pasal 44 ayat (4) secara spesifik mengatur

24Abdul Helim, Maqasid Al-Shari’ah Versus Usul Al-Figh: Konsep Dan Posisinya Dalam
Metodologi Hukum Islam (Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2019). 24.

Vol.6 No.1 Oktober 2025 | 106



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok

tentang perbuatan kekerasan fisik yang dilakukan oleh suami
terhadap istri atau sebaliknya yang tidak menimbulkan penyakit
atau halangan untuk menjalankan pekerjaan jabatan atau mata
pencaharian atau kegiatan sehari-hari. Secara yuridis, pasal ini
dikategorikan sebagai delik aduan (klacht delict) sesuai
ketentuan Pasal 51 UU PKDRT.25 Konstruksi hukum ini
memberikan kewenangan penuh kepada korban untuk
menentukan nasib perkara; apabila korban memilih memaafkan
dan mencabut laporan demi keutuhan rumah tangga, maka
negara wajib menghentikan proses hukum. Hal ini sejalan dengan
prinsip Restorative Justice yang berbasis pada kesukarelaan
korban.
2. Kekerasan Psikis

Bentuk kekerasan ini diatur dalam Pasal 5 huruf b jo. Pasal 7
UU PKDRT, yang sanksinya termuat dalam Pasal 45. Kekerasan
psikis meliputi perbuatan yang mengakibatkan ketakutan,
hilangnya rasa percaya diri, atau penderitaan psikis.26 Meskipun
dampaknya serius, namun dalam banyak kasus yang belum
mencapai tahap depresi berat (severe depression) atau gangguan
jiwa permanen, pemulihan hubungan melalui konseling dan
mediasi sering kali lebih efektif daripada memenjarakan pelaku
yang justru dapat memperburuk kondisi mental korban akibat
hilangnya penopang keluarga.

Undang-undang memberikan ruang yang sangat luas untuk
penyelesaian damai pada kasus ini, karena Pasal 52 UU PKDRT
secara tegas menetapkan tindak pidana kekerasan psikis sebagai
delik aduan (klacht delict).2” Artinya, penegakan hukumnya
digantungkan sepenuhnya pada pengaduan korban, sehingga
korban memiliki otonomi penuh untuk mencabutlaporan apabila
upaya Ishlah atau keadilan restoratif dinilai lebih maslahat bagi
keutuhan keluarga.

3. Penelantaran Rumah Tangga

Kasus penelantaran ekonomi, seperti suami tidak memberi

nafkah, diatur dalam Pasal 9 ayat 1 jo. Pasal 49 UU PKDRT.

25 Pasal 44 Ayat (4) dan Pasal 51 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang
Penghapusan Kekerasan Dalam Rumah Tangga.

26 Pasal 7 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan
Dalam Rumah Tangga.

27 Pasal 52 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan
Dalam Rumah Tangga.

107 | Asasi: Journal of Islamic Family Law



Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif .....

Meskipun undang-undang tidak secara tertulis menyebut pasal
ini sebagai delik aduan sehingga secara formal statusnya adalah
delik biasa, namun penegakan hukumnya memerlukan
pendekatan yang sangat hati-hati. Secara filosofis, aturan ini
dibuat untuk memaksa kepala keluarga agar memenuhi
kewajiban ekonominya, bukan semata-mata untuk menghukum
badan. Terdapat kontradiksi jika hukuman penjara diterapkan
secara kaku pada kasus ini. Memenjarakan suami yang
melalaikan nafkah justru sering kali menimbulkan dampak
sebaliknya. Jika suami dipenjara, ia otomatis kehilangan
pekerjaan atau mata pencaharian. Akibatnya, akses ekonomi
keluarga terputus total, dan penderitaan istri serta anak justru
bertambah parah. Dalam situasi ini, hukuman penjara justru
menjadi masalah baru atau mudharat yang lebih besar bagi
keluarga korban.

Oleh karena itu, pendekatan Keadilan Restoratif menjadi
instrumen yang sangat strategis. Melalui mekanisme inij,
penyelesaiannya bukan sekadar memaafkan dan melepaskan
pelaku begitu saja. Suami didorong untuk menandatangani
kesepakatan pemenuhan nafkah yang mengikat dengan syarat-
syarat ketat di bawah pengawasan penegak hukum. Jika ia
melanggar kesepakatan tersebut, proses hukum dapat dibuka
kembali. Solusi ini jauh lebih bermanfaat bagi kelangsungan
hidup anak dan istri dibandingkan sekadar kepuasan
menghukum pelaku.

Dalam perspektif hukum Islam, pendekatan solutif ini sangat
sejalan dengan tujuan utama syariat, yakni menjaga
keberlangsungan hidup keturunan (hifz an-nasl). Islam sangat
menekankan pentingnya kesejahteraan keluarga dan
perlindungan terhadap hak-hak anak. Apabila kepala keluarga
dipidana penjara, maka tujuan untuk melindungi keturunan
tersebut justru terancam gagal karena hilangnya sumber nafkah
utama. Oleh sebab itu, mekanisme Ishlah yang menjamin
komitmen suami untuk kembali menafkahi keluarga dinilai lebih
membawa kemaslahatan (maslahah) dibandingkan pemidanaan
yang hanya memuaskan hasrat pembalasan namun
menelantarkan nasib keluarga.

. Perspektif Jarimah Ta'zir (Hukum Pidana Islam)

Ketiga jenis pelanggaran di atas dalam Figh Jinayah tidak

termasuk dalam kategori Hudud maupun Qisas, melainkan masuk

Vol.6 No.1 Oktober 2025 | 108



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok

dalam kategori Jarimah Ta'zir. Sanksi untuk tindak pidana ta'zir
tidak ditentukan secara baku (fixed) oleh nas Al-Qur'an maupun
Hadis, melainkan diserahkan kepada kebijakan penguasa atau
hakim (ulil amri). Tujuan utama dari hukuman ini adalah sebagai
pelajaran atau pendidikan (ta'dib) agar pelaku tidak mengulangi
perbuatannya.28 Mengingat sifatnya yang fleksibel dan edukatif,
maka penerapan kebijakan penghentian penuntutan demi
perdamaian (seperti dalam mekanisme Restorative Justice)
dimungkinkan dalam kerangka ta'zir. Langkah ini dapat diambil
apabila hakim atau otoritas yang berwenang menilai bahwa
pemaafan dan pembinaan akan lebih membawa kemaslahatan
bagi keutuhan keluarga dibandingkan jika pelaku dijatuhi
hukuman badan.

Rasionalitas di balik kebolehan Ishlah pada kategori-kategori di
atas didasarkan pada pertimbangan untuk menghindari dampak buruk
yang lebih besar. Dalam ushul figh, hal ini dirumuskan melalui kaidah:

Lgkel CSa B Wittt ey 0BAcEs aglas 13
"Apabila ada dua kerusakan berlawanan, maka haruslah dipelihara yang
lebih berat mudharatnya dengan melakukan yang lebih ringan dari
keduanya."??

Dalam konteks ini, membiarkan terjadinya perceraian dianggap
sebagai kerusakan atau mudharat yang lebih, terutama dampaknya
terhadap tumbuh kembang psikologis anak (hifz an-nasl) dan status
sosial istri. Sementara itu, memaafkan pelaku kekerasan ringan yang
masih memiliki potensi untuk dibina dianggap sebagai risiko atau
kerusakan yang lebih ringan. Oleh karena itu, berdasarkan kaidah
tersebut, memilih jalan damai (Ishlah) merupakan langkah hukum yang
paling tepat untuk memelihara kerusakan yang lebih besar dengan
menempuh risiko yang lebih kecil.

Sebaliknya, penerapan Ishlah atau keadilan restoratif menjadi
terlarang (strictly prohibited) apabila tindak pidana yang terjadi telah
melampaui batas toleransi kemanusiaan dan mengancam keselamatan
jiwa (hifz an-nafs) serta akal (hifz al-aql) korban. Pada titik ini, maslahat
mempertahankan keluarga (hifz an-nasl) gugur demi menyelamatkan

28 Junaidy and others, Hukum Pidana Islam Indonesia. 13.
29 Duski Ibrahim, Al-Qawa’id Al-Fighiyah: Kaidah-Kaidah Figih (Palembang: Noerfikri,
2019). 85.

109 | Asasi: Journal of Islamic Family Law



Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif .....

nyawa yang lebih fundamental. Klasifikasi kasus yang tidak boleh
didamaikan meliputi:
1. Kekerasan Fisik Berat, Cacat, atau Mengakibatkan Kematian
Dalam Pasal 44 Ayat 1, 2, dan 3 UU PKDRT, apabila kekerasan
mengakibatkan korban jatuh sakit (rawat inap), luka berat, cacat
permanen, atau bahkan meninggal dunia, maka perkara ini
secara mutlak berubah status menjadi delik biasa (gewone
delict). Status hukum ini diperoleh melalui penafsiran
Argumentum a Contrario (penafsiran kebalikan) terhadap Pasal
51 UU PKDRT. Pasal 51 secara limitatif menegaskan bahwa
tindak pidana kekerasan fisik yang merupakan delik aduan
(klacht delict) hanyalah yang dimaksud dalam Pasal 44 ayat (4).
Dengan demikian, selain ayat tersebut (yakni ayat 1, 2, dan 3),
secara otomatis terkualifikasi sebagai delik biasa yang tidak
mensyaratkan adanya pengaduan korban untuk diproses.
Ketegasan hukum positif ini berkaitan kuat dengan Hukum
Pidana Islam yang menempatkan pembunuhan dan
penganiayaan berat ke dalam kategori Jarimah Qisas. Berbeda
dengan ta 'zir yang fleksibel, Qisas berkaitan langsung dengan hak
hidup (haqqul hayah) yang merupakan inti dari hifz an-nafs.
Dalam Al-Qur'an surah Al-Bagarah ayat 179, ditegaskan bahwa
dalam hukum gisas terdapat jaminan kehidupan bagi
masyarakat.

38 1500 1 U B otiadh 8 1835

“Dalam kisas itu ada (jaminan) kehidupan bagimu, wahai

orang-orang yang berakal agar kamu bertakwa.”3?

Artinya, penegakan hukum yang tegas terhadap pelaku
kekerasan berat diperlukan untuk mencegah kejahatan serupa
terulang. Oleh karena itu, penerapan Restorative Justice pada
kasus ini, terutama yang menyebabkan kematian, adalah
mustahil secara filosofis dan yuridis. Memaksakan damai pada
kasus hilangnya nyawa atau cacat berat adalah bentuk
pengkhianatan terhadap keadilan, baik dalam perspektif hukum
negara maupun prinsip perlindungan jiwa dalam Islam.

2. Kekerasan Seksual (Marital Rape)

30 S. Al-Baqgarah: 179.

Vol.6 No.1 Oktober 2025 | 110



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok

Kekerasan seksual dalam rumah tangga, termasuk
pemaksaan hubungan seksual (marital rape) yang diatur dalam
Pasal 46 UU PKDRT, merupakan pelanggaran serius terhadap
kehormatan (hifz al-ird) dan kesehatan reproduksi istri.
Larangan penyelesaian damai untuk kasus ini semakin
dipertegas dengan hadirnya Pasal 23 Undang-Undang Nomor 12
Tahun 2022 tentang Tindak Pidana Kekerasan Seksual (UU
TPKS). Pasal ini secara eksplisit menyatakan bahwa perkara
tindak pidana kekerasan seksual tidak dapat dilakukan
penyelesaian di luar proses peradilan, kecuali terhadap pelaku
anak.3! Artinya, pintu restorative justice tertutup rapat bagi
pelaku kekerasan seksual dewasa. Dalam Islam, perilaku ini
melanggar prinsip mu'asyarah bil ma'ruf, yakni kewajiban suami
untuk memperlakukan istri dengan cara yang patut, santun, dan
memuliakan kemanusiaannya. Pemaksaan hubungan intim tanpa
kerelaan istri jelas bertentangan dengan semangat memuliakan
tersebut dan dapat dikategorikan sebagai tindakan yang
membahayakan kesehatan fisik serta mental istri.

3. Residivisme (Pengulangan Tindak Pidana)

Salah satu syarat materiel penerapan keadilan restoratif
dalam Pasal 5 Perpol No. 8 Tahun 2021 adalah pelaku bukan
residivis atau pengulangan tindak pidana.3? Jika pelaku sudah
pernah didamaikan sebelumnya namun kembali melakukan
KDRT, maka hal itu membuktikan bahwa mekanisme damai tidak
efektif. Dalam terminologi hukum keluarga Islam, kondisi ini
disebut sebagai Nusyuz. Merujuk pada referensi figh, nusyuz
suami mengandung arti pendurhakaan suami kepada Allah SWT
karena meninggalkan kewajibannya terhadap istri. Pengabaian
ini mencakup kewajiban yang bersifat materi seperti memberi
nafkah, maupun kewajiban non-materi seperti menggauli dan
memperlakukan istri dengan baik.33 Ketika seorang suami
melakukan kekerasan berulang, ia sejatinya sedang melakukan
pembangkangan terus-menerus terhadap perintah Allah untuk
memuliakan istrinya. Menghadapi tabiat nusyuz yang sudah

31 Pasal 23 Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2022 Tentang Tindak Pidana Kekerasan
Seksual (2022).

32 Pasal 5 Peraturan Kepolisian Negara Republik Indonesia Nomor 8 Tahun 2021
Tentang Penanganan Tindak Pidana Berdasarkan Keadilan Restoratif.

33 Musawar, Hukum Perkawinan Dalam Islam (Mataram: Sanabil, 2020). 131.

111 | Asasi: Journal of Islamic Family Law



Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif .....

kronis ini, upaya Ishlah menjadi sia-sia karena tidak adanya
komitmen perbaikan diri, sehingga pemidanaan menjadi satu-
satunya instrumen untuk menghentikan kezaliman tersebut.

Rasionalitas pelarangan damai pada kategori ini didasarkan pada
prinsip perlindungan jiwa. Memulangkan istri kepada suami yang
memiliki karakter penyiksa (abusive) atau telah melukai fisik secara
parah adalah tindakan yang bertentangan dengan tujuan syariat. Hal ini
melanggar larangan Allah dalam Q.S. Al-Bagarah ayat 195 untuk tidak
menjatuhkan diri ke dalam kebinasaan (tahluka).

P TR NEL S P Y (LR A+ R R W RV i
’.i; ° }a\

“Berinfaklah di jalan Allah, janganlah jerumuskan dirimu ke dalam
kebinasaan, dan berbuatbaiklah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-
orang yang berbuat baik.”3*

Selain itu, secara spesifik larangan ini berlandaskan pada kaidah

asasi dalam figh jinayah:
e Y5 572 Y
“Tidak boleh membuat kemudharatan dan membalas
kemudharatan”.3>

Berdasarkan kaidah ini, segala bentuk perdamaian yang
berpotensi melanggengkan bahaya (dharar) bagi istri adalah batal demi
hukum. Dalam situasi KDRT berat, perceraian atau pemidanaan pelaku
justru menjadi satu-satunya jalan keluar untuk menyelamatkan nyawa
korban. Mempertahankan rumah tangga (hifz an-nasl) tidak lagi menjadi
prioritas ketika fondasi utamanya, yaitu keselamatan jiwa (hifz an-nafs)
telah dihancurkan. Oleh karena itu, pada kategori ini, hukum retributif
(pemidanaan) harus ditegakkan sebagai bentuk keadilan dan
perlindungan.

Secara keseluruhan, uraian mengenai dikotomi penerapan
tersebut menegaskan bahwa dalam perspektif hukum Islam,
perdamaian memang diutamakan, namun keadilan dan perlindungan
jiwa tidak boleh dikorbankan. Penerapan Keadilan Restoratif pada kasus
KDRT harus bersifat selektif-kasuistik, bukan generalisasi yang dipukul
rata. Dengan demikian, titik temu dan batasan antara hukum positif dan

34 ()S. Al-Baqgarah: 195.
35 [brahim, Al-Qawa’id Al-Fighiyah: Kaidah-Kaidah Fiqih. 81.

Vol.6 No.1 Oktober 2025 | 112



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok

hukum Islam terletak pada keseimbangan proporsional antara
semangat memulihkan keutuhan keluarga (hifz an-nasl) pada kasus
ringan, dan semangat melindungi keselamatan jiwa (hifz an-nafs) pada
kasus berat. Fleksibilitas hukum inilah yang menjadi jaminan agar
tujuan luhur perkawinan tidak berubah menjadi perangkap kebinasaan
bagi kaum perempuan.

Penutup

Hasil penelusuran yuridis dalam artikel ini menegaskan bahwa
titik temu konseptual antara Ishlah dalam hukum Islam dan Keadilan
Restoratif dalam hukum positif Indonesia terletak pada pergeseran
paradigma penghukuman, yakni dari keadilan retributif yang
berorientasi pada pembalasan menuju keadilan restoratif yang
berorientasi pada pemulihan (restitutio in integrum). Secara
institusional, penerapan Restorative Justice dalam kasus KDRT
merupakan manifestasi modern dari konsep Hakam (juru damai)
sebagaimana termaktub dalam Surah An-Nisa ayat 35. Kedua sistem
hukum ini bertemu pada satu visi fundamental (magqashid), yakni
urgensi untuk menjaga keutuhan struktur keluarga (hifz an-nasl) dan
menjamin masa depan anak agar terhindar dari dampak destruktif
perceraian, selama upaya damai tersebut didasarkan pada kesepakatan
murni tanpa paksaan.

Kedua, penerapan Ishlah dan Keadilan Restoratif pada tindak
pidana KDRT memiliki batasan normatif yang tegas dan tidak berlaku
mutlak. Batasan ini ditentukan oleh prinsip Maqashid Syariah dengan
mendahulukan perlindungan jiwa (hifz an-nafs) di atas perlindungan
keturunan (hifz an-nasl). Perdamaian dapat diterapkan pada kategori
kekerasan fisik ringan (delik aduan), kekerasan psikis, dan penelantaran
ekonomi, di mana mudharat perceraian dinilai lebih besar daripada
mudharat perbuatan pelaku yang masih dapat dibina (ta'zir).
Sebaliknya, perdamaian tidak boleh diterapkan pada kasus kekerasan
fisik berat yang mengakibatkan cacat atau kematian, kekerasan seksual,
dan pengulangan tindak pidana (residivis). Pada kategori berat ini,
status hukum berubah menjadi delik biasa, sehingga pemidanaan pelaku
menjadi satu-satunya instrumen yang sah untuk menjamin keselamatan
korban dan keadilan publik.

Daftar Pustaka

Eleanora, Fransiska Novita, and Aliya Sandra Dewi. Perlindungan Hukum Bagi
Perempuan Dalam Tindak Kekerasan Rumah Tangga. Bojonegoro: Madza
Media, 2024.

113 | Asasi: Journal of Islamic Family Law



Konsep Ishlah dan Keadilan Restoratif .....

Hadi, Imron. Filsafat Hukum Islam: Teori, Konsepsi Dan Praktik. Mataram:
Sanabil, 2022.

Hamdani, Ahmad and others. Peran Keluarga Dalam Ketahanan Dan Konsepsi
Revolusi Mental Perspektif Al-Quran. Edited by Ahmad Tholabi Kharlie.
Tangerang Selatan: Gaung Persada Press, 2019.

Hamzah, Arif. “Konsep Ishlah Dalam Perspektif Fikih.” Tesis, UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, 2008.

Helim, Abdul. Maqasid Al-Shari’ah Versus Usul Al-Figh: Konsep Dan Posisinya
Dalam Metodologi Hukum Islam. Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2019.

Ibrahim, Duski. Al-Qawa’id Al-Fighiyah: Kaidah-Kaidah Figih. Palembang:
Noerfikri, 2019.

Junaidy, Abdul Basith and others. Hukum Pidana Islam Indonesia. Depok: PT
Rajawali Buana Pusaka, 2020.

Laia, Alisokhi, Jenda Ingan Mahuli, and Ismayani. “Penerapan Penyelesaian
Perkara Tindak Pidana Kekerasan Dalam Rumah Tangga Untuk Keadilan
Restoratif: Studi Kasus Di Kepolisian Daerah Sumatera Utara.” Jurnal
Dunia Pendidikan 5, no. 6 (2025): 2623-38.

Moshe, Romero Sahat. “Penerapan Restorative Justice Dalam Kasus KDRT:
Antara Keadilan Dan Perlindungan Korban.” jJurnal IImu Hukum,
Humaniora  Dan  Politik 6, no. 1 (2025): 484-93.
https://doi.org/10.38035/jihhp.v6il.

Musawar. Hukum Perkawinan Dalam Islam. Mataram: Sanabil, 2020.

Peraturan Kepolisian Negara Republik Indonesia Nomor 8 Tahun 2021
Tentang Penanganan Tindak Pidana Berdasarkan Keadilan Restoratif
(2021).

Rahmawati, Maidina and others. Peluang Dan Tantangan Penerapan
Restorative Justice Dalam Sistem Peradilan Pidana Di Indonesia. Jakarta:
Institute for Criminal Justice Reform, 2022.

Romi, Muhammad, Niswatul Khasanah, and Hidayatullah Ismail. “Mediasi
Dalam Al-Qur’an: Kajian Terhadap Ayat-Ayat Penyelesaian Sengketa
Keluarga Dan Dampaknya Terhadap Pendidikan Anak.” Jurnal
Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah 10, no. 1 (2025): 29-48.
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2025.vol10(1).22338.

Vol.6 No.1 Oktober 2025 | 114



Abd. Rahman dan Akyun Mubarok

Ronaldi, and Dina Saraswati. Restorative Justice Dalam Hukum Pidana. Medan:
PT Media Penerbit Indonesia, 2024.

Satria, Hariman. “Restorative Justice: Paradigma Baru Peradilan Pidana.” Jurnal
Media Hukum 25, no. 1 (June 2018).

Satriana, I Made Wahyu Chandra, and Ni Made Liana Dewi. Sistem Peradilan
Pidana: Perspektif Restorative Justice. Denpasar: Udayana University
Press, 2021.

Sitorus, Dino Febriansyah, and Andi Maysarah. “Penyelesaian Perkara
Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT) Melalui Restorative Justice Di
Tingkat Penyidikan.” Warta Dharmawangsa 17, no. 1 (2023): 9-17.

Syahri, Akhmad. Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran
Di Perguruan Tinggi. Mataram: UIN Mataram Press, 2021.

Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2022 Tentang Tindak Pidana Kekerasan
Seksual (2022).

Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Tentang Penghapusan Kekerasan
Dalam Rumah Tangga (2004).

Wibowo, Kurniawan Tri, and Erri Gunrahti Yuni U. Restorative Justice Dalam
Peradilan Pidana Di Indonesia. Makassar: CV. Pena Indis, 2021.

115 | Asasi: Journal of Islamic Family Law



