
DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

12 

Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif dalam  
Manajemen Dakwah Modern 

Rohman¹, Dian Wulan Sari² 
e-mai: romiy207@gmail.com  

1,2 Institut Ummul Quro Al-Islami Bogor 
 

Abstrak 
Tujuan: Penelitian ini menelaah peran kecerdasan buatan (AI) sebagai mitra inovatif dalam 
manajemen dakwah Islam di era digital. Tujuannya adalah mengidentifikasi peluang 
transformatif yang ditawarkan teknologi sekaligus mengkaji tantangan etis dan teologis yang 
muncul dalam penerapannya. 
Design/metodologi/pendekatan: Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif 
berbasis studi pustaka, dengan data dari jurnal, buku, dan prosiding konferensi. Analisis 
dilakukan secara deskriptif-analitis dengan kerangka teoritis berlandaskan prinsip Islam seperti 
maslahah, amanah, dan maqāṣid al-sharī‘ah. 
Temuan: Temuan menunjukkan bahwa AI dapat meningkatkan efisiensi manajemen dakwah 
dalam tiga aspek utama: (1) perencanaan dan pengorganisasian kegiatan, (2) analisis serta 
evaluasi program, dan (3) pelayanan dakwah digital yang lebih interaktif. Teknologi ini terbukti 
memperluas partisipasi jamaah, meningkatkan relevansi program, dan memperkuat 
keterlibatan audiens. Namun, terdapat tantangan serius yang harus diantisipasi, meliputi 
otentisitas pesan, risiko dehumanisasi, etika data, bias algoritmik, dan legitimasi teologis. 
Karena itu, AI perlu diposisikan sebagai khadim al-da‘wah (pelayan dakwah) yang mendukung, 
bukan menggantikan, peran ulama dan dai. 
Originalitas: Kontribusi penelitian ini terletak pada kerangka konseptual “AI sebagai mitra 
inovatif” yang menekankan relasi simbiosis antara kecerdasan buatan dan manusia. Penelitian 
ini juga menawarkan prinsip Islamic data ethics sebagai panduan implementasi, serta 
rekomendasi tata kelola komprehensif agar lembaga dakwah dapat mengadopsi teknologi AI 
secara bertanggung jawab, profesional, dan tetap selaras dengan nilai-nilai Islam. 

Kata Kunci: manajemen dakwah, transformasi digital, etika Islam, teknologi dakwah, AI dalam 
Islam 

 

Pendahuluan 
Perubahan teknologi konvensional telah membawa paradigma baru terhadap pola hidup 

masyarakat, termasuk dalam dimensi keberagamaan dan praktik dakwah. Di era Sustainable 
Development Goals (SDGs), perkembangan teknologi canggih seperti Artificial Intelligence (AI) 
tidak lagi sekadar berfungsi sebagai instrumen teknis pendukung, melainkan telah berevolusi 
menjadi mitra strategis yang mampu mempercepat pengambilan keputusan berbasis data, 
mengoptimalkan pengelolaan informasi keagamaan, serta menciptakan inovasi dalam metode 
penyampaian dakwah Islam (Marwantika & Dauda, 2025). Dakwah yang sebelumnya bertumpu 
pada praktik oral dan tradisional kini mengalami transformasi menuju sistem yang lebih terukur, 
sistematis, efektif, efisien, dan responsif terhadap dinamika kebutuhan spiritual masyarakat 
kontemporer.  

Paradigma baru ini menempatkan AI sebagai bagian integral dalam manajemen dakwah. 
Melalui machine learning, pemrosesan bahasa alami, dan analisis data, AI dapat membantu 
menganalisis kebutuhan spiritual, merancang konten dakwah yang kontekstual, serta 
mengoptimalkan strategi komunikasi berbasis digital (Muslimin, 2024). Kehadiran AI juga 
memungkinkan pemetaan audiens secara lebih akurat, penyesuaian pesan sesuai karakteristik 

mailto:romiy207@gmail.com


DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

13 

demografis dan psikografis, serta evaluasi efektivitas dakwah secara real-time (Mahrusah, 
2025). Inovasi ini melahirkan ekosistem dakwah digital yang kreatif, seperti platform 
pembelajaran Islam interaktif, chatbot konseling, sistem rekomendasi konten Islami, hingga 
aplikasi voice assistant untuk bimbingan ibadah (Masuzzahra dkk., 2025). 

Namun, integrasi AI dalam dakwah tidak lepas dari tantangan serius. Pertama, terdapat 
risiko reduksi dimensi spiritual akibat dominasi algoritma yang berorientasi pada efisiensi 
teknis. Kedua, muncul kekhawatiran terhadap hilangnya otentisitas pesan dakwah apabila 
konten yang dihasilkan tidak merujuk pada sumber-sumber Islam yang valid (Geraci, 2024). 
Ketiga, potensi penyalahgunaan teknologi dapat membuka ruang bagi interpretasi ajaran yang 
menyimpang, sehingga menuntut kehati-hatian dalam implementasi. Pertanyaan mendasar 
yang muncul adalah: bagaimana memastikan AI berperan sebagai mitra inovatif yang 
memperkuat dakwah tanpa menggantikan otoritas spiritual manusia? Dan bagaimana menjaga 
substansi ajaran Islam tetap otentik di tengah arus digitalisasi yang masif? 

Signifikansi penelitian ini terletak pada upaya merumuskan kerangka konseptual yang 
menempatkan AI sebagai mitra inovatif dalam dakwah, bukan sebagai pengganti. Konsep ini 
menekankan relasi komplementer antara kecerdasan manusia dan kecerdasan buatan, di mana 
AI berfungsi sebagai penguat kapasitas teknis dan manajerial, sementara dimensi spiritual, etis, 
dan humanis tetap menjadi domain utama manusia (Mahrusah, 2025). Kerangka kerja ini 
sejalan dengan prinsip-prinsip Islam seperti amanah (tanggung jawab), ihsan (keunggulan), 
maslahah (kemaslahatan umum), dan hikmah (kebijaksanaan) yang harus menjadi landasan 
etis dalam setiap implementasi teknologi (Hady dkk., 2025). Dengan pendekatan manajerial 
yang adaptif dan berbasis nilai-nilai Islam, dakwah di era kecerdasan buatan berpotensi 
menjadi lebih inklusif, dinamis, relevan dengan konteks zaman, sekaligus tetap otentik dalam 
menjaga substansi ajaran Islam. 

Kajian Literatur 
Kajian tentang AI dalam konteks manajemen dakwah sebagai fenomena modern 

mendapat perhatian khusus dalam dekade terakhir. Perubahan pola komunikasi keagamaan 
yang dipengaruhi digitalisasi menuntut lembaga dakwah dan para pendakwah untuk 
beradaptasi dengan dinamika yang disruptif. Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji 
peran AI dalam dakwah, namun menunjukkan fokus dan pendekatan yang berbeda sehingga 
membuka ruang bagi penelitian ini. 

Pertama, penelitian Dewi & Hidayat, (2024) menitikberatkan pada regulasi negara dan 
lembaga keagamaan dalam menjaga otentisitas dakwah di era modernisasi. Fokus mereka 
lebih pada aspek normatif dan regulatif, sehingga peran AI sebagai mitra dalam manajemen 
dakwah, khususnya integrasi operasional dan strategi pengembangan konten, belum banyak 
disentuh. Celah ini penting karena dakwah tidak hanya membutuhkan regulasi, tetapi juga 
inovasi manajerial yang adaptif. 

Kedua, Muslimin, (2024) menyoroti inovasi dakwah berbasis AI dalam konteks 
masyarakat 5.0, dengan menekankan integrasi nilai spiritual dan teknologi. Temuan ini 
menegaskan relevansi Islam melalui pendekatan kreatif dan adaptif, serta menekankan 
kemampuan AI menyesuaikan pesan dakwah secara real-time. Namun, penelitian tersebut 
lebih menekankan aspek inovasi teknologi daripada manajemen dakwah sebagai sistem yang 
terstruktur. 

Ketiga, Marwantika & Dauda, (2025) menegaskan bahwa pemanfaatan AI dalam dakwah 
harus berada di bawah regulasi negara dan lembaga keagamaan. Meski menyoroti pentingnya 
pengawasan etis, penelitian ini cenderung menekankan aspek kontrol dan otoritas, sehingga 
kurang membahas bagaimana AI dapat berfungsi sebagai mitra strategis yang mendukung 
efektivitas manajemen dakwah secara praktis. 



DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

14 

Keempat, Wahyuni & Rambe, (2025) menunjukkan bahwa AI mampu menganalisis dan 
memprediksi perilaku masyarakat untuk menyusun strategi dakwah yang lebih tepat sasaran. 
Penelitian ini menempatkan AI sebagai instrumen strategis dalam pengambilan keputusan, 
namun belum mengkaji secara mendalam dimensi etis dan humanis yang harus menyertai 
pemanfaatan teknologi dalam dakwah. 

Dari perbandingan tersebut, terlihat bahwa penelitian terdahulu cenderung 
terfragmentasi: ada yang menekankan regulasi (Dewi & Hidayat; Marwantika & Dauda), ada 
yang menyoroti inovasi teknologi (Muslimin), dan ada yang menekankan analisis perilaku 
audiens (Wahyuni & Rambe). Namun, belum ada kajian yang secara komprehensif 
menempatkan AI sebagai mitra inovatif dalam manajemen dakwah modern dengan 
menekankan relasi komplementer antara kecerdasan buatan dan kecerdasan manusia. 

Celah penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk mengintegrasikan dimensi teknis, 
manajerial, etis, dan spiritual dalam satu kerangka konseptual. Dengan demikian, penelitian ini 
berkontribusi pada pengembangan model dakwah yang tidak hanya efektif dan adaptif terhadap 
digitalisasi, tetapi juga tetap menjaga otentisitas ajaran Islam melalui prinsip amanah, ihsan, 
maslahah, dan hikmah. 

Metodologi 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research) sebagai landasan utama dalam menggali dan menganalisis integrasi kecerdasan 
buatan (AI) dalam manajemen dakwah. Melalui studi pustaka, peneliti berupaya menghimpun, 
membaca, dan menelaah berbagai literatur ilmiah yang relevan, baik berupa artikel jurnal, buku, 
maupun laporan penelitian (Creswell, 2007). Pemilihan sumber dilakukan secara selektif 
dengan mempertimbangkan kredibilitas akademik, keterbaruan publikasi, serta relevansi 
terhadap tema dakwah digital (Zed, 2004). 

Dalam proses analisis, setiap literatur tidak hanya diperlakukan sebagai bahan deskriptif, 
melainkan dikritisi secara mendalam. Kritik sumber dilakukan dengan menilai validitas 
metodologi yang digunakan oleh penulis terdahulu, konsistensi antara teori dan data, serta 
potensi bias dalam memposisikan AI sebagai instrumen dakwah. Dengan cara ini, penelitian 
tidak sekadar mengulang temuan, tetapi berusaha mengidentifikasi kekuatan dan kelemahan 
masing-masing kajian. 

Tahap berikutnya adalah sintesis teoritis. Peneliti mengelompokkan literatur ke dalam 
tema-tema utama seperti regulasi, inovasi teknologi, manajemen dakwah, dan etika. Dari 
pengelompokan ini, dilakukan perbandingan dan kontrastasi untuk melihat persamaan maupun 
perbedaan pandangan antar penelitian. Temuan yang konsisten kemudian diintegrasikan 
menjadi kerangka konseptual baru, sementara temuan yang kontradiktif dianalisis lebih lanjut 
untuk memahami konteks dan keterbatasannya. 

Untuk menjaga konsistensi hasil, penelitian ini menerapkan triangulasi literatur, yakni 
membandingkan temuan dari berbagai sumber yang berbeda. Temuan yang berulang dianggap 
sebagai dasar sintesis, sedangkan temuan yang menyimpang dijadikan bahan refleksi kritis. 
Dengan pendekatan ini, penelitian berupaya menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan 
tidak parsial mengenai transformasi dakwah di era kecerdasan buatan. 

Secara keseluruhan, metodologi ini memungkinkan penelitian menyusun sintesis teoritis 
yang tidak hanya menjelaskan bagaimana AI berperan dalam dakwah, tetapi juga 
menempatkannya secara tepat sebagai mitra inovatif dalam manajemen dakwah modern. 
Dengan demikian, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi konseptual yang 
lebih tajam, sekaligus menjaga relevansi dan otentisitas ajaran Islam di tengah arus digitalisasi. 

Hasil dan Diskusi 
Transformasi Manajemen Dakwah di Era Digital 



DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

15 

Transformasi dakwah di era digital tidak sekadar perubahan medium dari tatap muka ke 
ruang virtual, melainkan pergeseran paradigma manajemen dakwah secara menyeluruh. 
Kehadiran kecerdasan buatan (AI) menjadikan dakwah tidak lagi hanya berbasis tradisional, 
melainkan terstruktur, sistematis, dan berbasis data (Arifin, 2019). AI berfungsi sebagai 
akselerator yang mampu memperluas jangkauan dakwah melalui platform digital, sekaligus 
menjadi instrumen analisis perilaku jamaah untuk merumuskan strategi dakwah yang lebih 
efektif dan efisien (Hamzah dkk., 2024). 

Namun, transformasi ini perlu dibaca secara kritis. Pertama, asumsi bahwa data digital 
sepenuhnya merepresentasikan kebutuhan spiritual jamaah harus dipertanyakan. Aktivitas 
daring seperti pencarian topik atau interaksi di media sosial tidak selalu mencerminkan intensi 
religius yang mendalam (Mahrusah, 2025). Jika dakwah hanya mengikuti tren digital, maka ada 
risiko reduksi spiritualitas menjadi sekadar konsumsi konten populer (Dewi & Hidayat, 2024). 
Kedua, personalisasi konten melalui algoritma memang meningkatkan keterlibatan audiens, 
tetapi berpotensi menciptakan filter bubble yang membatasi keluasan pemahaman ajaran 
Islam (Sucipto dkk., 2023; Aqeil dkk., 2024). Ketiga, transformasi ini juga menimbulkan 
keterbatasan manajerial. Bias algoritmik dapat memarginalkan kelompok dengan akses digital 
rendah, sementara indikator keberhasilan dakwah yang reduksionis misalnya jumlah tayangan 
atau interaksi digital tidak mampu menangkap perubahan perilaku ibadah (Alkhouri, 2024). 

Gambar 1 Aplikasi Muslim Pro 

Dalam kerangka teori manajemen modern, AI dapat diposisikan sebagai enabler yang 
memfasilitasi transisi dakwah dari supply-driven menuju demand-driven. Dakwah tidak lagi 
hanya menyajikan materi secara umum (Jordan & Mitchell, 2015), tetapi merespons kebutuhan 
jamaah secara aktual dan kontekstual (Aqeil dkk., 2024). Sementara itu, teori media richness 
menegaskan bahwa meski format digital seperti video atau live streaming dianggap kaya dalam 
menyampaikan pesan, kualitas interaksi tetap bergantung pada kehadiran dai sebagai mediator 
humanis. 

Dengan demikian, transformasi manajemen dakwah di era digital bukan hanya soal 
adopsi teknologi, melainkan juga soal tata kelola, etika, dan keseimbangan antara efisiensi 
algoritmik dan otentisitas spiritual. AI harus diposisikan sebagai mitra inovatif yang memperkuat 
kapasitas teknis dan manajerial, sementara dimensi etis, humanis, dan spiritual tetap menjadi 
domain utama manusia. 
AI Sebagai Mitra Inovatif dalam Pengelolaan Dakwah 

Kecerdasan buatan (AI) kini menjadi mitra strategis dalam pengelolaan dakwah, bukan 
sekadar alat teknis. Relasi antara manusia dan AI bersifat simbiosis: teknologi memperkuat 
kapasitas manajerial dan komunikatif, sementara dai tetap memegang otoritas spiritual. 



DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

16 

Dengan demikian, AI diposisikan sebagai penguat, bukan pengganti, dalam mencapai tujuan 
dakwah yang lebih efektif dan optimal. 
1. Perencanaan dan Pengorganisasian Dakwah 

AI mendukung perencanaan dakwah dengan menyusun jadwal kegiatan, memetakan 
preferensi jamaah, hingga mengantisipasi variabel eksternal seperti ketersediaan ruang atau 
kondisi cuaca (Saputra dkk., 2025;Hamzah dkk., 2024). Fungsi ini sejalan dengan teori 
manajemen strategis yang menekankan koordinasi dan efisiensi dalam pengelolaan sumber 
daya. Namun, asumsi bahwa otomatisasi selalu menghasilkan keputusan terbaik perlu dikritisi. 
Ketergantungan penuh pada algoritma berisiko mengabaikan faktor humanis seperti intuisi dai 
atau sensitivitas budaya lokal. 
2. Analisis dan Evaluasi Program Dakwah 

Pemanfaatan big data dan predictive analytics memungkinkan lembaga dakwah menilai 
efektivitas program, mengidentifikasi tren minat jamaah, serta merancang konten yang lebih 
kontekstual (Chen dkk., 2012; Shabbir & Gardezi, 2020). Sentiment analysis berbasis NLP 
dapat membaca persepsi jamaah, sementara dashboard analitik memperkuat akuntabilitas 
lembaga kepada stakeholder sesuai prinsip amanah (Saputra & Asbi, 2025). Namun, 
keterbatasan muncul ketika indikator keberhasilan direduksi pada metrik digital seperti jumlah 
tayangan atau interaksi. Dalam kerangka Balanced Scorecard, keberhasilan dakwah 
seharusnya diukur tidak hanya dari output digital, tetapi juga outcome spiritual seperti 
konsistensi ibadah dan keterlibatan bermakna. 
3. Pelayanan Dakwah Digital 

Chatbot Islami dan aplikasi konsultasi syariah berbasis AI memperluas akses dakwah 
tanpa batas ruang dan waktu (Masuzzahra dkk., 2025;Muji & Khairunnisa, 2024).  Teknologi ini 
meningkatkan partisipasi jamaah melalui interaksi cepat dan kontekstual. Namun, tantangan 
muncul ketika AI harus menjawab pertanyaan kompleks dengan nuansa teologis. Dalam 
perspektif teori komunikasi media richness, meski chatbot mampu memberikan respons 
instan, kualitas interaksi tetap bergantung pada kehadiran dai sebagai mediator humanis. Oleh 
karena itu, integrasi AI harus dilengkapi dengan mekanisme human-in-the-loop agar dakwah 
tetap otentik dan empatik. 
4. Analisis Kritis dan Implikasi 

Transformasi dakwah digital sering diasumsikan sebagai proses supply-driven menuju 
demand-driven, di mana AI dianggap mampu merespons kebutuhan jamaah secara aktual 
(Mahrusah, 2025). Namun, asumsi ini perlu dikritisi: data digital tidak selalu merepresentasikan 
kebutuhan spiritual yang mendalam, dan personalisasi konten berisiko menciptakan filter 
bubble yang membatasi keluasan ajaran Islam. Dengan mengaitkan temuan ini pada 
stakeholder theory dan uses and gratifications, jelas bahwa dakwah digital harus menjaga 
keseimbangan antara kebutuhan audiens dan keluasan ajaran Islam. 

 
Inovasi AI dalam Transformasi Praktik Dakwah Modern 

Kecerdasan buatan (AI) membentuk ekosistem dakwah kontemporer dalam terapannya, 
dimana ia telah membuka ruang baru yang lebih luas dan personal dalam menyampaikan pesan 
Islam. Bahkan kehadirannya bukan hanya sekadar memindahkan metode dakwah konvensional 
ke ranah digital, melainkan menciptakan paradigma baru bagi dunia dakwah yang mampu 
menyesuaikan pesan dengan kebutuhan audiens secara lebih efektif. Seperti yang diungkapkan 
oleh Jupriyanti dkk., (2025) memanfaatkan AI pada sektor keagamaan terutama pada ruang 
dakwah dapat menghadirkan inovasi yang signifikan dalam hal jangkauan dan personalisasi, 
sehingga umat dapat menerima pesan agama dengan cara yang lebih relevan dan kontekstual.  

Pertama, inovasi yang paling dominan ialah implementasi teknologi machine learning bisa 
membuat dakwah jadi lebih personal dalam menyajikan konten keagamaan menyesuaikan 
dengan profil, kebutuhan, dan tingkat pemahaman individual pengguna. Kalau dulu dakwah 



DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

17 

disampaikan sama rata ke semua orang tanpa melihat latar belakang mereka, sekarang AI bisa 
menyesuaikan materi sesuai kebutuhan, pengalaman, dan tingkat pemahaman tiap individu dan 
bahkan sentimen pengguna untuk merekomendasikan kajian, artikel, atau video yang paling 
relevan (Wahyuni & Rambe, 2025). Ada dua teknologi utama yang dipakai Pertama, 
Collaborative Filtering yaitu dapat merekomendasikan konten berdasarkan kesamaan dengan 
pengguna lain. Sedangkan yang Kedua, Content-Based Filtering memberikan saran atau 
menyarankan konten berdasarkan isi materi yang mirip dengan yang pernah kita konsumsi. 
Sehingga platform dakwah digital dalam rangka “memahami” kebutuhan spiritual setiap 
individu AI dengan mudah dapat menyajikan konten yang sesuai dengan perjalanan keimanan 
mereka. Maka dengan begitu, dakwah digital jadi lebih personal, sesuai dengan perjalanan 
spiritual masing-masing orang atau memberikan saran konten yang relevan ( 
https://psti.unisayogya.ac.id/, 2025). 

Inovasi kedua ini adalah chatbot dan virtual assistant berbasis NLP (Natural Language 
Processing). Teknologi ini memungkinkan orang bertanya soal ibadah, akhlak, atau hukum 
Islam, lalu langsung mendapat jawaban yang sesuai (Jordan & Mitchell, 2015). Adapun 
Keunggulan utama chatbot dakwah AI yaitu Tingkat fleksibelitas dalam meng- akses 24/7 yaitu 
bisa diakses kapan saja tanpa batas waktu. Skalabilitas tinggi yaitu AI mampu melayani jutaan 
pengguna sekaligus tanpa Batasan pengguna. Bahkan dalam hal respons sangat cepat  
sehingga  cocok untuk generasi digital native yang terbiasa dengan jawaban instan. Dengan kata 
lain, chatbot ini seperti “ustaz digital” yang selalu siap menemani perjalanan spiritual umat, 
meski tetap harus dipahami bahwa ia bukan pengganti ulama, melainkan alat bantu 
(Mukaromah dkk., 2023). 

Inovasi ketiga ini menggunakan predictive analytics yaitu teknologi analisis data yang bisa 
memprediksi kebutuhan masyarakat. Caranya dengan mengumpulkan data dari Google Trends 
hal ini dapat mencari apa yang sedang banyak dicari orang. Dan media sosial dapat mencari 
topik apa yang ramai dibicarakan. Kemudian platform konsultasi keagamaan dimana orang 
dapat melakukan pertanyaan apa yang sering diajukan (Marwantika, 2023). Inovasi keempat 
yaitu, generative AI bisa jadi “mesin kreatif” yang membantu mempercepat produksi konten 
dakwah, mulai dari menulis draft ceramah hingga membuat audiobook Islami bahkan dapat 
mentranskrip ceramah audio menjadi teks, menerjemahkan konten dakwah ke berbagai 
bahasa, atau bahkan menghasilkan subtitle otomatis untuk video dakwah,  (M. A. W. Saputra 
dkk., 2025). 

Walaupun entitas keberadaan inovasi berbasis AI dapat membantu, mempermudah dan 
mempercepat dalam dakwah namun masih tetap harus dijalankan dengan penuh kehati-hatian 
(Koschany-Rohbeck, 2018). Teknologi hanyalah alat bantu, bukan pengganti peran ulama, dai, 
dan komunitas dalam menjaga serta menyampaikan nilai-nilai Islam. 

 
Tantangan Etis dalam Implementasi AI untuk Dakwah 

Meskipun AI menawarkan potensi transformatif dalam manajemen dakwah modern, 
implementasinya tidak dapat dipisahkan dari berbagai tantangan etis yang memerlukan 
perhatian serius dan penanganan yang hati-hati. Tantangan-tantangan ini bukan sekadar 
persoalan teknis, melainkan menyangkut dimensi fundamental dari otentisitas, integritas, dan 
substansi pesan keagamaan yang disampaikan. 
1. Otentisitas dan Validitas Pesan Dakwah 

Penggunaan AI dalam produksi dan kurasi konten keagamaan menimbulkan pertanyaan 
mendasar tentang otoritas dan keabsahan makna. Model yang dilatih dari korpus campuran 
(sumber sahih dan tidak sahih) berisiko melakukan “konvergensi semantik” yang tampak 
meyakinkan namun menyimpang dari metodologi rujukan Islam (nash, ijma, qiyas, dan sanad). 
Asumsi bahwa akurasi linguistik identik dengan akurasi teologis adalah keliru: koherensi teks 
bukan jaminan kebenaran normatif (Markham dkk., 2020). Karena itu, standar otentisitas harus 



DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

18 

ditambatkan pada metodologi usul al-fiqh dan verifikasi ulama, bukan pada performa model 
atau popularitas konten (Koschany-Rohbeck, 2018). 

Untuk menutup celah ini, mekanisme validasi harus bersifat berlapis dan dapat diaudit 
secara publik. Kurasi berbasis “isnad digital” (penandaan kitab/ulama rujukan), log perubahan 
konten, dan peninjauan oleh dewan syariah menciptakan jejak akuntabilitas yang dapat 
diperiksa. Ketentuan “human-in-the-loop” wajib diaktifkan untuk konten bernilai normatif 
(hukum, akidah), sementara AI hanya boleh mengotomasi tugas non-normatif (ringkas, 
transkripsi, indeks). Dengan arsitektur seperti ini, otentisitas tidak dikorbankan demi kecepatan. 
2. Privasi, etika data, dan tanggung jawab moral 

Dakwah berbasis personalisasi menggoda untuk mengumpulkan data sangat sensitif 
(niat ibadah, masalah personal, kebiasaan religius), padahal dalam etika Islam prinsip hifz al-
‘ird dan amanah menuntut perlindungan ketat. Mengandalkan consent sekali klik tidak 
memadai secara moral (Friis, 2017); jamaah menghadapi asimetri informasi dan kekuasaan 
platform. Risiko “surveillance piety” muncul saat data religius dipakai untuk segmentasi 
komersial atau tekanan sosial, menggeser ibadah dari ikhlas menuju performativitas terukur. 
Asumsi bahwa manfaat personalisasi membenarkan pelacakan luas perlu ditolak. 

Pengelolaan data harus mengikuti kaidah minimalisasi, pemisahan tujuan, dan 
penghapusan terjadwal, dengan konsekuensi hukum internal jika dilanggar. Desain privasi perlu 
“default terlindungi”: opt-in granular, enkripsi end-to-end, serta audit independen atas alur data 
dan rekomendasi. Transparansi harus substantif, bukan retorik-laporan berkala tentang 
kebocoran, akses pihak ketiga, dan dampak kebijakan data pada jamaah. Dengan demikian, 
amanah dan maslahah ditegakkan melalui kontrol nyata, bukan sekadar janji etis. 
3. Bias Algoritma Dan Representasi Yang Adil 

Algoritma rekomendasi cenderung memperkuat yang dominan: dai yang populer, mazhab 
yang mayoritas, bahasa yang mainstream, dan kota yang lebih terkoneksi. Ketika data pelatihan 
tidak representatif, sistem memproduksi “ketidakadilan epistemik”—menyingkirkan tradisi 
lokal, suara perempuan, atau komunitas marjinal (Chanda, 2025). Menganggap metrik 
keterlibatan sebagai kebenaran preferensi adalah fallacy; preferensi dibentuk oleh paparan dan 
kekuasaan algoritma (Arif dkk., 2025),. Tanpa koreksi, dakwah digital menjadi homogen, berisik, 
dan menyempitkan khazanah Islam (Hongladarom, 2023). 

Keadilan representasi menuntut intervensi desain: pembobotan keberagaman, kuota 
eksposur untuk konten minor, dan audit bias berkala oleh panel lintas otoritas. Mekanisme 
“exploration” wajib disisipkan agar jamaah keluar dari gelembung konten—mengakses tema, 
mazhab, dan perspektif yang memperkaya. Penilaian kinerja tidak boleh tunggal (CTR), tetapi 
multi-dimensi: keberagaman, kedalaman, dan keberterimaan lintas segmen. Ini memindahkan 
algoritma dari sekadar memaksimalkan klik menuju memaksimalkan keadilan dan 
kemaslahatan. 
4. Legitimasi Teologis Dan Otoritas Keagamaan 

Pertanyaan inti: bisakah sistem statistik tanpa niat, akal moral, dan takwa menjadi 
sumber otoritas keagamaan? Jawabannya harus tegas: tidak. Otoritas dalam Islam berakar 
pada penguasaan metodologi (usul al-fiqh), integritas akhlak, dan tanggung jawab sosial 
dimensi yang tak mungkin dimiliki oleh entitas non-sadar. Mengaburkan batas alat dan otoritas 
menciptakan “delegasi semu” yang berbahaya: jamaah menyandarkan kepatuhan pada 
keluaran model, bukan pada ulama dan komunitas yang bertanggung jawab (Mittelstadt dkk., 
2016). 

Solusi bukan menolak teknologi, tetapi menetapkan batas kewenangan yang eksplisit 
(Geraci, 2024). AI diposisikan sebagai khadim al-dakwah: mengindeks, merangkum, 
menerjemahkan, dan menyarankan, sementara penetapan hukum, nasihat sensitif, dan 
bimbingan spiritual tetap pada ulama (Hamsin dkk., 2023). Semua keluaran normatif harus 
bertanda “pra-verifikasi” dan melewati proses tashih; kanal eskalasi ke manusia harus mudah 



DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

19 

dan cepat. Dengan garis demarkasi ini, legitimasi teologis terjaga, dan teknologi melayani bukan 
menggantikan-otoritas agama. 

Dengan kerangka ini, AI berfungsi sebagai khadim al-dakwah, pelayan dakwah yang 
membantu tugas teknis dan informasional. Di sisi lain, AI sebaiknya dipahami sebagai alat bantu 
yang sah, tetapi bukan pengganti ulama namun tidak berwenang menetapkan hukum atau fatwa 
masih dalam otoritas ulama, sementara otoritas spiritual tetap berada di tangan manusia.  

Mengelola AI dengan Prinsip Maslahah dan Amanah 
AI membuka efisiensi dan jangkauan dakwah, tetapi asumsi bahwa peningkatan skala dan 

kecepatan otomatis bermakna peningkatan kualitas spiritual harus ditolak. Dakwah adalah 
proses nilai, bukan sekadar distribusi konten. Karena itu, posisi AI harus eksplisit: ia menjadi 
khadim al-da‘wah—pelayan teknis yang mengindeks, merangkum, menerjemahkan, dan 
merekomendasikan—sementara otoritas normatif tetap berada pada ulama dan komunitas. 
Kerangka ini mencegah delegasi semu otoritas ke algoritma, sekaligus menjaga agar kemajuan 
digital tidak menggeser ruh dakwah. 

Otentisitas tidak dapat ditentukan oleh koherensi linguistik atau popularitas konten, 
melainkan oleh metodologi rujukan (usul al-fiqh) dan verifikasi manusia. Sistem yang belajar 
dari korpus campuran berisiko melakukan konvergensi semantik yang meyakinkan tetapi 
menyimpang. Temuan ini menegaskan kebutuhan arsitektur akuntabilitas: isnad digital yang 
menandai sumber otoritatif, log perubahan konten yang diaudit, dan gerbang verifikasi berlapis 
untuk materi normatif (akidah, fikih). Dengan desain ini, kecepatan algoritmik tidak 
mengorbankan kebenaran normatif. 

Pada dimensi privasi, personalisasi dakwah sering dibenarkan atas nama relevansi, 
padahal ia mengundang “surveillance piety” komodifikasi data religius yang menggeser ibadah 
dari keikhlasan menuju performativitas terukur. Maslahah menuntut manfaat tidak dibeli 
dengan pelanggaran amanah. Temuannya jelas: kontrol yang nyata lebih penting daripada janji 
etis. Itu berarti minimalisasi data, pemisahan tujuan, penghapusan terjadwal, transparansi 
substantif (laporan kebocoran dan akses pihak ketiga), serta audit independen atas alur 
rekomendasi. Amanah bukan slogan; ia terwujud melalui tata kelola yang dapat diperiksa. 

Bias algoritmik mengkristalkan ketidakadilan epistemik: menonjolkan suara dominan 
(gender, mazhab, bahasa, kota) dan menyingkirkan tradisi lokal. Mengambil metrik keterlibatan 
sebagai kebenaran preferensi adalah kekeliruan karena preferensi dibentuk oleh paparan yang 
diatur algoritma. Temuan ini memerlukan metrik baru yang menyeimbangkan jangkauan dengan 
keberagaman dan kedalaman, serta intervensi desain: pembobotan keberagaman, kuota 
eksposur untuk konten minor, dan mekanisme eksplorasi yang membuka jalan keluar dari 
gelembung konten. Dengan begitu, dakwah digital tidak homogen, dan khazanah Islam tetap 
luas serta adil. 

Pertanyaan legitimasi teologis adalah yang paling mendasar: dapatkah entitas non-sadar 
memikul otoritas keagamaan? Jawaban analitisnya tegas: tidak. Otoritas dalam Islam berakar 
pada niat, integritas akhlak, dan penguasaan metodologi dimensi yang tidak dimiliki sistem 
statistik. Temuannya bukan anti-teknologi, melainkan batas kewenangan yang jelas: AI boleh 
menyarankan, manusia menetapkan; AI mempercepat siklus pengetahuan, ulama memastikan 
kebenaran dan kebijaksanaan. Kanal eskalasi ke manusia harus mudah, dan seluruh keluaran 
normatif wajib bertanda pra-verifikasi. 

Disimpulkan, prinsip maslahah dan amanah menggeser fokus dari “apa yang bisa AI 
lakukan” menuju “apa yang seharusnya AI lakukan” dalam dakwah. Di tingkat manajerial, 
kerangka Balanced Scorecard perlu memasukkan outcome spiritual (pemahaman, praktik, 
keterlibatan komunal) di samping metrik digital, sementara stakeholder theory menuntut inklusi 
lintas segmen, bukan hanya audiens yang vokal di platform. Ini menghasilkan desain yang 
menyeimbangkan efisiensi dengan kebenaran, skala dengan keadilan, dan personalisasi 



DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

20 

dengan integritas. Dengan disiplin etis dan tata kelola yang dapat diaudit, AI benar-benar 
menjadi katalis maslahah tanpa mengkhianati amanah. 

Tabel 1 Tantangan Etis AI dalam Dakwah 
Tema Asumsi Umum Risiko/Keterbatasan Solusi/Prinsip Etis 
Otentisitas 
Pesan 

Konten AI yang 
koheren dianggap 
sahih secara teologis 

Penyimpangan dari ajaran 
Islam; hilangnya sanad dan 
otoritas ulama 

Verifikasi berlapis, human-
in-the-loop, kurasi berbasis 
sanad digital, audit ulama 

Dehumanisasi Chatbot dapat 
menggantikan 
interaksi manusia 

Hilangnya empati, 
keteladanan, dan dimensi 
komunal dakwah 

AI hanya pelengkap teknis; 
dai tetap pusat bimbingan 
spiritual; interaksi manusia 
diprioritaskan 

Privasi & Etika 
Data 

Personalisasi selalu 
bermanfaat 

Kebocoran data religius, 
filter bubble, komersialisasi 
ibadah (surveillance piety) 

Prinsip amanah: 
minimalisasi data, 
transparansi, audit reguler, 
perlindungan privasi 

Bias 
Algoritmik 

Algoritma netral dan 
objektif 

Representasi tidak adil 
(gender, mazhab, tradisi 
lokal); homogenisasi 
dakwah 

Audit bias, pembobotan 
keberagaman, metrik 
kinerja multi-dimensi 
(keadilan, kedalaman) 

Legitimasi 
Teologis 

Algoritma dapat 
menjadi medium 
shar‘ī 

AI dianggap otoritas 
keagamaan; hilangnya 
integritas moral dan 
kesadaran spiritual 

Posisi AI sebagai khadim al-
da‘wah; batas kewenangan 
eksplisit; otoritas tetap 
pada ulama 

 
Sinergi Nilai Islam dan Inovasi Teknologi 

Dakwah di era digital menuntut integrasi yang cermat antara nilai Islam dan inovasi 
teknologi. Prinsip ijtihad memberi ruang bagi umat untuk merumuskan solusi kreatif sesuai 
tantangan zaman, sementara konsep islah menekankan perbaikan berkelanjutan tanpa 
kehilangan autentisitas. Dalam kerangka ini, kecerdasan buatan (AI) dapat dipahami sebagai 
bentuk ijtihad kontemporer: bukan pengganti spiritualitas, melainkan sarana strategis untuk 
memperluas jangkauan dakwah dan menjawab kebutuhan umat secara lebih kontekstual. 
Temuan ini menegaskan bahwa AI berfungsi sebagai medium yang memperkuat, bukan 
menggantikan, otoritas keagamaan. 

Namun, asumsi bahwa teknologi otomatis meningkatkan kualitas dakwah perlu dikritisi. 
Dakwah sejatinya berorientasi pada transformasi spiritual dan pembentukan karakter Islami, 
bukan sekadar angka keterlibatan digital. Teori komunikasi uses and gratifications menunjukkan 
bahwa audiens tidak hanya mencari informasi, tetapi juga identitas, pengalaman komunal, dan 
otoritas moral. Jika AI hanya mengejar metrik interaksi, dakwah berisiko terjebak dalam reduksi 
spiritualitas menjadi konsumsi konten. Oleh karena itu, teknologi harus ditempatkan sebagai 
wasilah (sarana), bukan ghayah (tujuan). 

Integrasi AI dalam dakwah juga menuntut evaluasi berkelanjutan dengan prinsip 
maslahah dan amanah. Maslahah menegaskan bahwa manfaat teknologi harus ditimbang 
dengan risiko yang mungkin mengancam maqāṣid al-sharī‘ah: menjaga agama, jiwa, akal, 
keturunan, dan harta. Amanah menuntut tanggung jawab moral dari pengembang, lembaga 
dakwah, dan ulama untuk memastikan penggunaan AI selaras dengan nilai Islam. Dalam 
perspektif manajemen, hal ini sejalan dengan Balanced Scorecard yang menekankan outcome 
substantif (pemahaman, praktik ibadah, keterlibatan komunal) di samping output digital. 

Selain itu, teori stakeholder menegaskan bahwa dakwah digital harus inklusif, melibatkan 
semua segmen jamaah, bukan hanya kelompok dominan yang aktif di ruang digital. Audit bias 
algoritmik, transparansi data, dan mekanisme human-in-the-loop menjadi keharusan agar 



DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

21 

dakwah digital tetap adil, otentik, dan manusiawi. Dengan tata kelola yang bijak melalui 
pedoman etis, komite pengawas, audit reguler, dan budaya organisasi yang menekankan ihsan 
AI dapat berperan sebagai khadim al-da‘wah (pelayan dakwah) yang memperluas akses dan 
efisiensi, namun tetap berada di bawah bimbingan ulama dan nilai-nilai Islam yang tidak bisa 
ditawar. 

Kesimpulan 
Perkembangan kecerdasan buatan telah membawa dakwah Islam memasuki babak baru. 

AI kini bukan sekadar alat teknis, melainkan mitra strategis yang mampu memperluas jangkauan 
dakwah, memahami kebutuhan jamaah, dan menghadirkan layanan keagamaan yang relevan 
dengan zaman. Namun, asumsi bahwa teknologi otomatis meningkatkan kualitas dakwah perlu 
dikritisi. Dakwah sejatinya berorientasi pada transformasi spiritual dan pembentukan karakter 
Islami, bukan sekadar angka keterlibatan digital. 

Karena itu, integrasi AI dalam manajemen dakwah harus diarahkan pada model yang 
humanis dan kolaboratif. Teknologi ditempatkan sebagai khadim al-da‘wah—pelayan dakwah 
yang mendukung tugas teknis dan informasional—sementara otoritas normatif tetap berada di 
tangan ulama. Prinsip amanah menuntut tanggung jawab moral dalam pengelolaan data 
jamaah, sedangkan maslahah menegaskan bahwa manfaat teknologi harus ditimbang dengan 
risiko yang mungkin mengancam maqāṣid al-sharī‘ah. 

Secara operasional, pengelolaan AI dalam dakwah memerlukan tata kelola yang jelas: 
verifikasi konten berbasis sanad digital untuk menjaga otentisitas, audit reguler atas sistem 
rekomendasi agar bias algoritmik dapat diminimalisasi, serta mekanisme human-in-the-loop 
untuk memastikan empati dan kebijaksanaan tetap hadir dalam interaksi dakwah. Selain itu, 
indikator keberhasilan dakwah digital tidak boleh direduksi pada metrik kuantitatif, melainkan 
harus mencakup outcome spiritual seperti peningkatan pemahaman, praktik ibadah, dan 
keterlibatan komunal. 

Dengan kerangka ini, AI dapat menjadi katalis bagi dakwah yang profesional, adaptif, dan 
inklusif, sekaligus menjaga ruh spiritualitas Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin. Integrasi nilai 
Islam dengan inovasi teknologi bukan hanya wacana normatif, tetapi dapat diwujudkan melalui 
tata kelola etis, regulasi internal, dan budaya organisasi yang menekankan ihsan. Inilah jalan 
agar dakwah digital tetap otentik, manusiawi, dan berdaya guna bagi umat. 

 

Daftar Pustaka 
admin. (t.t.). Penerapan Machine Learning dalam Sistem Rekomendasi – Program Studi 

Teknologi Informasi. Diambil 25 November 2025, dari 
https://psti.unisayogya.ac.id/2025/05/19/penerapan-machine-learning-dalam-
sistem-rekomendasi/ 

Alkhouri, K. I. (2024). The Role of Artificial Intelligence in the Study of the Psychology of Religion. 
Religions, 15(3), 290. https://doi.org/10.3390/rel15030290 

Aqeil, A., Harmade, D., & Ramdani, H. (2024). Evaluasi Pengalaman Pengguna Aplikasi Muslim 
Pro Menggunakan Metode Analisis User Experience Questionnaire (UEQ). Indonesian 
Journal of Business Economics and Management, 3(2), 66–73. 
https://doi.org/10.57152/ijbem.v3i2.2018 

Arif, M., Irfan, S., Rhaman Shaoan, M. M., & Ali, W. (2025). AI And Machine Learning In Islamic 
Guidance: Opportunities, Ethical Considerations, And Future Directions. Guidance, 
21(02), 429–451. https://doi.org/10.34005/guidance.v21i02.4449 

Arifin, F. (2019). MUBALIG YOUTUBE DAN KOMODIFIKASI KONTEN DAKWAH. al-Balagh : 
Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 4(1), 91–120. 
https://doi.org/10.22515/balagh.v4i1.1718 



DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

22 

Chanda, A. (2025). Religion and technology: Ethical implications of integrating artificial 
intelligence into religious practice and experience. IJORESH Indonesian Journal of 
Religion Spirituality and Humanity, 4(1), 25–54. 
https://doi.org/10.18326/ijoresh.v4i1.25-54 

Chen, H., Chiang, R. H. L., & Storey, V. C. (2012). Business Intelligence and Analytics: From Big 
Data to Big Impact. MIS Quarterly, 36(4), 1165–1188. 
https://doi.org/10.2307/41703503 

Dewi, S. M., & Hidayat, M. (2024). Incorporating Artificial Intelligence for Da’wah: Defining the 
State’s Role. Jurnal Penelitian, 21(2), 125–136. 
https://doi.org/10.28918/jupe.v21i2.7685 

Friis, J. K. B. (2017). Vallor, Shannon. Technology and the Virtues: A Philosophical Guide to a 
Future Worth Wanting: Oxford: Oxford University Press. 2016. Hardback: (ISBN 
9780190498511) € 31,99. pp. 309. Ethical Theory and Moral Practice, 20(3), 669–670. 
https://doi.org/10.1007/s10677-016-9777-7 

Geraci, R. M. (2024). Religion among Robots: An If/When of Future Machine Intelligence. Zygon: 
Journal of Religion and Science, 59(3). https://doi.org/10.16995/zygon.10860 

Hady, Y., Krisnawati, N. M., & Fatima, A. (2025). Artificial Intelligence (AI), the Erosion of Tacit 
Knowledge, and the Challenges of Cultivating Wisdom: Epistemological and Ethical 
Implications for 21st Century Islamic Education. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan 
Agama Dan Keagamaan, 23(2), 430–446. https://doi.org/10.32729/edukasi.v23i2.2407 

Hamsin, M. K., Anggriawan, R., & Jiatrahman, F. (2023). Unveiling Ethical Implications: AI Robot 
Accountability in Islamic Context. Jurnal Media Hukum, 30(2), 117–135. 
https://doi.org/10.18196/jmh.v30i2.18524 

Hamzah, A., Basuki, U. J., & Santosa, G. (2024). Peningkatan Pemahaman Kecerdasan Buatan 
(AI) untuk Dakwah Bagi Remaja Masjid Kresen Bantul. Jurnal Pengabdian Kepada 
Masyarakat Radisi, 04(01). 
https://doi.org/DOI:%2520https://doi.org/10.55266/pkmradisi.v4i1.385 

Hongladarom, S. (2023). Shoshana Zuboff, The age of surveillance capitalism: The fight for a 
human future at the new frontier of power. AI & SOCIETY, 38(6), 2359–2361. 
https://doi.org/10.1007/s00146-020-01100-0 

Jordan, M. I., & Mitchell, T. M. (2015). Machine learning: Trends, perspectives, and prospects. 
Science, 349(6245), 255–260. https://doi.org/10.1126/science.aaa8415 

Jupriyanti, S. D., Fitriyani, N., Aeni, F. N., & Kamal, M. R. (2025). PEMANFAATAN KECERDASAN 
BUATAN DALAM MENGEMBANGKAN DAKWAH DIGITAL. Ittishal (Jurnal Komunikasi 
dan Media, 2(2). 

Koschany-Rohbeck, M. (2018). Persönliche Anforderungen an den Mediator. Dalam M. 
Koschany-Rohbeck, Praxishandbuch Wirtschaftsmediation (hlm. 343–379). Springer 
Fachmedien Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978-3-658-19694-3_8 

Mahrusah, L. (2025). Artificial Intelligence for Da’wah: Investigating AI Applications in Promoting 
Ibn Arabi’s Sufism in the Digital Age. Jariyah: Journal of Philantrophy and Community 
Services, 1(1). https://doi.org/10.5758/jariyah.2025.1 

Marwantika, A. I. (2023). DAKWAH DI ERA ARTIFICIAL INTELLIGENCE: 3. 
Marwantika, A. I., & Dauda, K. O. (2025). Da’wah in the Algorithmic Era: Investigating Bias and 

Validity of Islamic Artificial Intelligence Applications. MUHARRIK: Jurnal Dakwah dan 
Sosial, 8(2), 01–19. https://doi.org/10.37680/muharrik.v8i2.7730 

Masuzzahra, T. R., Khothibul Umam, Hery Mustofa, & Maya Rini Handayani. (2025). HANA: An 
AI Chatbot for Islamic Jurisprudence on Menstruation using SBERT and TF-IDF. Journal 
of Applied Informatics and Computing, 9(3), 1013–1024. 
https://doi.org/10.30871/jaic.v9i3.9449 



DAMI Dakwah Management Insigths  Vol 1 No. 1 2025 
 

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif  
 

23 

Metode Penelitian Kepustakaan | PDF. (t.t.). Scribd. Diambil 23 November 2025, dari 
https://id.scribd.com/document/526191239/METODE-PENELITIAN-KEPUSTAKAAN 

Mittelstadt, B. D., Allo, P., Taddeo, M., Wachter, S., & Floridi, L. (2016). The ethics of algorithms: 
Mapping the debate. Big Data & Society, 3(2), 2053951716679679. 
https://doi.org/10.1177/2053951716679679 

Muji, M., & Khairunnisa, S. (2024). Kecerdasan Buatan dan Fatwa Ijma: Perspektif Islam 
Terhadap Inovasi Modern. Afkaruna: International Journal of Islamic Studies (AIJIS), 2(1), 
48–55. https://doi.org/10.38073/aijis.v2i1.1902 

Mukaromah, I. A., Heriyanto, Y., & Atsani, M. R. (2023). Challenges and Opportunities for Da’wah 
amidst the Presence of Artificial Intelligence: “ChatGPT” Case Study. HYBRID CULTURE 
AND NEW MEDIA IN EMPOWERING ISLAMIC SOCIETY. DAKWAH SAIZU 
INTERNATIONAL CONFERENCE PROCEEDING 2023, UIN SAIZU. 

Muslimin, Moh. (2024). INOVASI DAKWAH BERBASIS AI DI ERA 5.0: PERSPEKTIF ISLAM 
KONTEMPORER. JDARISCOMB:Jurnal Komunikasi dan Penyiaran  Islam, 4(1), 27–55. 
https://doi.org/10.30739/jdariscomb.v4i1.3316 

Proceedings of the AAAI/ACM Conference on AI, Ethics, and Society | ACM Conferences. (t.t.). 
Diambil 25 November 2025, dari https://dl.acm.org/doi/10.1145/3375627 

Saputra, A., & Asbi, E. A. (2025). Islam, Big Data, and Digital Ethics: Challenges in Religious Life 
in the Digital Age. Pharos Journal of Theology, 106.4. 
https://doi.org/10.46222/pharosjot.106.4022 

Saputra, M. A. W., Erniati, E., & Adam, A. (2025). Kecerdasan Buatan sebagai Instrumen Dakwah 
Digital: Menjawab Tantangan Etika Islam. Kajian Islam dan Integrasi Ilmu di Era Society 
5.0 (KIIIES 5.0), 4(1). 

Shabbir, M. Q., & Gardezi, S. B. W. (2020). Application of big data analytics and organizational 
performance: The mediating role of knowledge management practices. Journal of Big 
Data, 7(1), 47. https://doi.org/10.1186/s40537-020-00317-6 

Sucipto, A. S., Febrianto, A., Rais, Z. M., & Setiabudi, D. I. (2023). DAKWAH DI ERA TEKNOLOGI 
INFORMASI: MANFAAT, TANTANGAN, DAN STRATEGI PENGGUNAAN ARTIFICIAL 
INTELLIGENCE (AI) DAN INTERNET OF THINGS (IOT) DALAM DAKWAH. Relinesia: 
Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 2. 
https://doi.org/DOI:%2520https://doi.org/10.572349/relinesia.v2i1.525 

W Creswell, J. (2007). Qualitative Inquiry & Research Design Choosing Among Five Approaches. 
Sage Publications. 

Wahyuni, R., & Rambe, E. (2025). Use of Artificial Intelligence in Analysis and Prediction of 
Community Behavior Patterns in Dakwah. Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic 
Studies, 19(1), 191–210. https://doi.org/10.15575/idajhs.v19i1.37880 

 
 


