DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif dalam
Manajemen Dakwah Modern

Rohman’, Dian Wulan Sari®
e-mai: romiy207@gmail.com
12 Institut Ummul Quro Al-Islami Bogor

Abstrak

Tujuan: Penelitian ini menelaah peran kecerdasan buatan (Al) sebagai mitra inovatif dalam
manajemen dakwah Islam di era digital. Tujuannya adalah mengidentifikasi peluang
transformatif yang ditawarkan teknologi sekaligus mengkaji tantangan etis dan teologis yang
muncul dalam penerapannya.

Design/metodologi/pendekatan: Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif
berbasis studi pustaka, dengan data dari jurnal, buku, dan prosiding konferensi. Analisis
dilakukan secara deskriptif-analitis dengan kerangka teoritis berlandaskan prinsip Islam seperti
maslahah, amanah, dan maqasid al-shari‘ah.

Temuan: Temuan menunjukkan bahwa Al dapat meningkatkan efisiensi manajemen dakwah
dalam tiga aspek utama: (1) perencanaan dan pengorganisasian kegiatan, (2) analisis serta
evaluasi program, dan (3) pelayanan dakwah digital yang lebih interaktif. Teknologi ini terbukti
memperluas partisipasi jamaah, meningkatkan relevansi program, dan memperkuat
keterlibatan audiens. Namun, terdapat tantangan serius yang harus diantisipasi, meliputi
otentisitas pesan, risiko dehumanisasi, etika data, bias algoritmik, dan legitimasi teologis.
Karena itu, Al perlu diposisikan sebagai khadim al-da‘wah (pelayan dakwah) yang mendukung,
bukan menggantikan, peran ulama dan dai.

Originalitas: Kontribusi penelitian ini terletak pada kerangka konseptual “Al sebagai mitra
inovatif” yang menekankan relasi simbiosis antara kecerdasan buatan dan manusia. Penelitian
ini juga menawarkan prinsip Islamic data ethics sebagai panduan implementasi, serta
rekomendasi tata kelola komprehensif agar lembaga dakwah dapat mengadopsi teknologi Al
secara bertanggung jawab, profesional, dan tetap selaras dengan nilai-nilai Islam.

Kata Kunci: manajemen dakwabh, transformasi digital, etika Islam, teknologi dakwah, Al dalam
Islam

Pendahuluan

Perubahan teknologi konvensional telah membawa paradigma baru terhadap pola hidup
masyarakat, termasuk dalam dimensi keberagamaan dan praktik dakwah. Di era Sustainable
Development Goals (SDGs), perkembangan teknologi canggih seperti Artificial Intelligence (Al)
tidak lagi sekadar berfungsi sebagai instrumen teknis pendukung, melainkan telah berevolusi
menjadi mitra strategis yang mampu mempercepat pengambilan keputusan berbasis data,
mengoptimalkan pengelolaan informasi keagamaan, serta menciptakan inovasi dalam metode
penyampaian dakwah Islam (Marwantika & Dauda, 2025). Dakwah yang sebelumnya bertumpu
pada praktik oral dan tradisional kini mengalami transformasi menuju sistem yang lebih terukur,
sistematis, efektif, efisien, dan responsif terhadap dinamika kebutuhan spiritual masyarakat
kontemporer.

Paradigma baru ini menempatkan Al sebagai bagian integral dalam manajemen dakwah.
Melalui machine learning, pemrosesan bahasa alami, dan analisis data, Al dapat membantu
menganalisis kebutuhan spiritual, merancang konten dakwah yang kontekstual, serta
mengoptimalkan strategi komunikasi berbasis digital (Muslimin, 2024). Kehadiran Al juga
memungkinkan pemetaan audiens secara lebih akurat, penyesuaian pesan sesuai karakteristik

Rohman | Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif ‘ 12


mailto:romiy207@gmail.com

DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

demografis dan psikografis, serta evaluasi efektivitas dakwah secara real-time (Mahrusah,
2025). Inovasi ini melahirkan ekosistem dakwah digital yang kreatif, seperti platform
pembelajaran Islam interaktif, chatbot konseling, sistem rekomendasi konten Islami, hingga
aplikasi voice assistant untuk bimbingan ibadah (Masuzzahra dkk., 2025).

Namun, integrasi Al dalam dakwah tidak lepas dari tantangan serius. Pertama, terdapat
risiko reduksi dimensi spiritual akibat dominasi algoritma yang berorientasi pada efisiensi
teknis. Kedua, muncul kekhawatiran terhadap hilangnya otentisitas pesan dakwah apabila
konten yang dihasilkan tidak merujuk pada sumber-sumber Islam yang valid (Geraci, 2024).
Ketiga, potensi penyalahgunaan teknologi dapat membuka ruang bagi interpretasi ajaran yang
menyimpang, sehingga menuntut kehati-hatian dalam implementasi. Pertanyaan mendasar
yang muncul adalah: bagaimana memastikan Al berperan sebagai mitra inovatif yang
memperkuat dakwah tanpa menggantikan otoritas spiritual manusia? Dan bagaimana menjaga
substansi ajaran Islam tetap otentik di tengah arus digitalisasi yang masif?

Signifikansi penelitian ini terletak pada upaya merumuskan kerangka konseptual yang
menempatkan Al sebagai mitra inovatif dalam dakwah, bukan sebagai pengganti. Konsep ini
menekankan relasi komplementer antara kecerdasan manusia dan kecerdasan buatan, dimana
Al berfungsi sebagai penguat kapasitas teknis dan manajerial, sementara dimensi spiritual, etis,
dan humanis tetap menjadi domain utama manusia (Mahrusah, 2025). Kerangka kerja ini
sejalan dengan prinsip-prinsip Islam seperti amanah (tanggung jawab), ihsan (keunggulan),
maslahah (kemaslahatan umum), dan hikmah (kebijaksanaan) yang harus menjadi landasan
etis dalam setiap implementasi teknologi (Hady dkk., 2025). Dengan pendekatan manajerial
yang adaptif dan berbasis nilai-nilai Islam, dakwah di era kecerdasan buatan berpotensi
menjadi lebih inklusif, dinamis, relevan dengan konteks zaman, sekaligus tetap otentik dalam
menjaga substansi ajaran Islam.

Kajian Literatur

Kajian tentang Al dalam konteks manajemen dakwah sebagai fenomena modern
mendapat perhatian khusus dalam dekade terakhir. Perubahan pola komunikasi keagamaan
yang dipengaruhi digitalisasi menuntut lembaga dakwah dan para pendakwah untuk
beradaptasi dengan dinamika yang disruptif. Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji
peran Al dalam dakwah, namun menunjukkan fokus dan pendekatan yang berbeda sehingga
membuka ruang bagi penelitian ini.

Pertama, penelitian Dewi & Hidayat, (2024) menitikberatkan pada regulasi negara dan
lembaga keagamaan dalam menjaga otentisitas dakwah di era modernisasi. Fokus mereka
lebih pada aspek normatif dan regulatif, sehingga peran Al sebagai mitra dalam manajemen
dakwah, khususnya integrasi operasional dan strategi pengembangan konten, belum banyak
disentuh. Celah ini penting karena dakwah tidak hanya membutuhkan regulasi, tetapi juga
inovasi manajerial yang adaptif.

Kedua, Muslimin, (2024) menyoroti inovasi dakwah berbasis Al dalam konteks
masyarakat 5.0, dengan menekankan integrasi nilai spiritual dan teknologi. Temuan ini
menegaskan relevansi Islam melalui pendekatan kreatif dan adaptif, serta menekankan
kemampuan Al menyesuaikan pesan dakwah secara real-time. Namun, penelitian tersebut
lebih menekankan aspek inovasi teknologi daripada manajemen dakwah sebagai sistem yang
terstruktur.

Ketiga, Marwantika & Dauda, (2025) menegaskan bahwa pemanfaatan Al dalam dakwah
harus berada di bawah regulasi negara dan lembaga keagamaan. Meski menyoroti pentingnya
pengawasan etis, penelitian ini cenderung menekankan aspek kontrol dan otoritas, sehingga
kurang membahas bagaimana Al dapat berfungsi sebagai mitra strategis yang mendukung
efektivitas manajemen dakwah secara praktis.

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif 13



DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

Keempat, Wahyuni & Rambe, (2025) menunjukkan bahwa Al mampu menganalisis dan
memprediksi perilaku masyarakat untuk menyusun strategi dakwah yang lebih tepat sasaran.
Penelitian ini menempatkan Al sebagai instrumen strategis dalam pengambilan keputusan,
namun belum mengkaji secara mendalam dimensi etis dan humanis yang harus menyertai
pemanfaatan teknologi dalam dakwah.

Dari perbandingan tersebut, terlihat bahwa penelitian terdahulu cenderung
terfragmentasi: ada yang menekankan regulasi (Dewi & Hidayat; Marwantika & Dauda), ada
yang menyoroti inovasi teknologi (Muslimin), dan ada yang menekankan analisis perilaku
audiens (Wahyuni & Rambe). Namun, belum ada kajian yang secara komprehensif
menempatkan Al sebagai mitra inovatif dalam manajemen dakwah modern dengan
menekankan relasi komplementer antara kecerdasan buatan dan kecerdasan manusia.

Celah penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk mengintegrasikan dimensi teknis,
manajerial, etis, dan spiritual dalam satu kerangka konseptual. Dengan demikian, penelitian ini
berkontribusi pada pengembangan model dakwah yang tidak hanya efektif dan adaptif terhadap
digitalisasi, tetapi juga tetap menjaga otentisitas ajaran Islam melalui prinsip amanah, ihsan,
maslahah, dan hikmah.

Metodologi

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research) sebagai landasan utama dalam menggali dan menganalisis integrasi kecerdasan
buatan (Al) dalam manajemen dakwah. Melalui studi pustaka, peneliti berupaya menghimpun,
membaca, dan menelaah berbagai literatur ilmiah yang relevan, baik berupa artikel jurnal, buku,
maupun laporan penelitian (Creswell, 2007). Pemilihan sumber dilakukan secara selektif
dengan mempertimbangkan kredibilitas akademik, keterbaruan publikasi, serta relevansi
terhadap tema dakwah digital (Zed, 2004).

Dalam proses analisis, setiap literatur tidak hanya diperlakukan sebagai bahan deskriptif,
melainkan dikritisi secara mendalam. Kritik sumber dilakukan dengan menilai validitas
metodologi yang digunakan oleh penulis terdahulu, konsistensi antara teori dan data, serta
potensi bias dalam memposisikan Al sebagai instrumen dakwah. Dengan cara ini, penelitian
tidak sekadar mengulang temuan, tetapi berusaha mengidentifikasi kekuatan dan kelemahan
masing-masing kajian.

Tahap berikutnya adalah sintesis teoritis. Peneliti mengelompokkan literatur ke dalam
tema-tema utama seperti regulasi, inovasi teknologi, manajemen dakwah, dan etika. Dari
pengelompokan ini, dilakukan perbandingan dan kontrastasi untuk melihat persamaan maupun
perbedaan pandangan antar penelitian. Temuan yang konsisten kemudian diintegrasikan
menjadi kerangka konseptual baru, sementara temuan yang kontradiktif dianalisis lebih lanjut
untuk memahami konteks dan keterbatasannya.

Untuk menjaga konsistensi hasil, penelitian ini menerapkan triangulasi literatur, yakni
membandingkan temuan dari berbagai sumber yang berbeda. Temuan yang berulang dianggap
sebagai dasar sintesis, sedangkan temuan yang menyimpang dijadikan bahan refleksi kritis.
Dengan pendekatan ini, penelitian berupaya menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan
tidak parsial mengenai transformasi dakwah di era kecerdasan buatan.

Secara keseluruhan, metodologi ini memungkinkan penelitian menyusun sintesis teoritis
yang tidak hanya menjelaskan bagaimana Al berperan dalam dakwah, tetapi juga
menempatkannya secara tepat sebagai mitra inovatif dalam manajemen dakwah modern.
Dengan demikian, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi konseptual yang
lebih tajam, sekaligus menjaga relevansi dan otentisitas ajaran Islam di tengah arus digitalisasi.

Hasil dan Diskusi
Transformasi Manajemen Dakwah di Era Digital

Rohman ’ Atrtificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif 14



DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

Transformasi dakwah di era digital tidak sekadar perubahan medium dari tatap muka ke
ruang virtual, melainkan pergeseran paradigma manajemen dakwah secara menyeluruh.
Kehadiran kecerdasan buatan (Al) menjadikan dakwah tidak lagi hanya berbasis tradisional,
melainkan terstruktur, sistematis, dan berbasis data (Arifin, 2019). Al berfungsi sebagai
akselerator yang mampu memperluas jangkauan dakwah melalui platform digital, sekaligus
menjadi instrumen analisis perilaku jamaah untuk merumuskan strategi dakwah yang lebih
efektif dan efisien (Hamzah dkk., 2024).

Namun, transformasi ini perlu dibaca secara kritis. Pertama, asumsi bahwa data digital
sepenuhnya merepresentasikan kebutuhan spiritual jamaah harus dipertanyakan. Aktivitas
daring seperti pencarian topik atau interaksi di media sosial tidak selalu mencerminkan intensi
religius yang mendalam (Mahrusah, 2025). Jika dakwah hanya mengikuti tren digital, maka ada
risiko reduksi spiritualitas menjadi sekadar konsumsi konten populer (Dewi & Hidayat, 2024).
Kedua, personalisasi konten melalui algoritma memang meningkatkan keterlibatan audiens,
tetapi berpotensi menciptakan filter bubble yang membatasi keluasan pemahaman ajaran
Islam (Sucipto dkk., 2023; Ageil dkk., 2024). Ketiga, transformasi ini juga menimbulkan
keterbatasan manajerial. Bias algoritmik dapat memarginalkan kelompok dengan akses digital
rendah, sementara indikator keberhasilan dakwah yang reduksionis misalnya jumlah tayangan
atau interaksi digital tidak mampu menangkap perubahan perilaku ibadah (Alkhouri, 2024).

* Muslim Pro - Prayer Times, Azan,
23] uran vt ]

Bitsmedia Pte Ltd

Contains ads * In-app purchases

4.4% 50M+

1M reviews 25 MB Rated for 3+ ©® Downloads

Gambar 1 Aplikasi Muslim Pro

Dalam kerangka teori manajemen modern, Al dapat diposisikan sebagai enabler yang
memfasilitasi transisi dakwah dari supply-driven menuju demand-driven. Dakwah tidak lagi
hanya menyajikan materi secara umum (Jordan & Mitchell, 2015), tetapi merespons kebutuhan
jamaah secara aktual dan kontekstual (Ageil dkk., 2024). Sementara itu, teori media richness
menegaskan bahwa meski format digital seperti video atau live streaming dianggap kaya dalam
menyampaikan pesan, kualitas interaksi tetap bergantung pada kehadiran dai sebagai mediator
humanis.

Dengan demikian, transformasi manajemen dakwah di era digital bukan hanya soal
adopsi teknologi, melainkan juga soal tata kelola, etika, dan keseimbangan antara efisiensi
algoritmik dan otentisitas spiritual. Al harus diposisikan sebagai mitra inovatif yang memperkuat
kapasitas teknis dan manajerial, sementara dimensi etis, humanis, dan spiritual tetap menjadi
domain utama manusia.

Al Sebagai Mitra Inovatif dalam Pengelolaan Dakwah

Kecerdasan buatan (Al) kini menjadi mitra strategis dalam pengelolaan dakwah, bukan
sekadar alat teknis. Relasi antara manusia dan Al bersifat simbiosis: teknologi memperkuat
kapasitas manajerial dan komunikatif, sementara dai tetap memegang otoritas spiritual.

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif 15



DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

Dengan demikian, Al diposisikan sebagai penguat, bukan pengganti, dalam mencapai tujuan
dakwah yang lebih efektif dan optimal.
1. Perencanaan dan Pengorganisasian Dakwah

Al mendukung perencanaan dakwah dengan menyusun jadwal kegiatan, memetakan
preferensi jamaah, hingga mengantisipasi variabel eksternal seperti ketersediaan ruang atau
kondisi cuaca (Saputra dkk., 2025;Hamzah dkk., 2024). Fungsi ini sejalan dengan teori
manajemen strategis yang menekankan koordinasi dan efisiensi dalam pengelolaan sumber
daya. Namun, asumsi bahwa otomatisasi selalu menghasilkan keputusan terbaik perlu dikritisi.
Ketergantungan penuh pada algoritma berisiko mengabaikan faktor humanis seperti intuisi dai
atau sensitivitas budaya lokal.
2. Analisis dan Evaluasi Program Dakwah

Pemanfaatan big data dan predictive analytics memungkinkan lembaga dakwah menilai
efektivitas program, mengidentifikasi tren minat jamaah, serta merancang konten yang lebih
kontekstual (Chen dkk., 2012; Shabbir & Gardezi, 2020). Sentiment analysis berbasis NLP
dapat membaca persepsi jamaah, sementara dashboard analitik memperkuat akuntabilitas
lembaga kepada stakeholder sesuai prinsip amanah (Saputra & Asbi, 2025). Namun,
keterbatasan muncul ketika indikator keberhasilan direduksi pada metrik digital seperti jumlah
tayangan atau interaksi. Dalam kerangka Balanced Scorecard, keberhasilan dakwah
seharusnya diukur tidak hanya dari output digital, tetapi juga outcome spiritual seperti
konsistensi ibadah dan keterlibatan bermakna.
3. Pelayanan Dakwah Digital

Chatbot Islami dan aplikasi konsultasi syariah berbasis Al memperluas akses dakwah
tanpa batas ruang dan waktu (Masuzzahra dkk., 2025;Muiji & Khairunnisa, 2024). Teknologi ini
meningkatkan partisipasi jamaah melalui interaksi cepat dan kontekstual. Namun, tantangan
muncul ketika Al harus menjawab pertanyaan kompleks dengan nuansa teologis. Dalam
perspektif teori komunikasi media richness, meski chatbot mampu memberikan respons
instan, kualitas interaksi tetap bergantung pada kehadiran dai sebagai mediator humanis. Oleh
karena itu, integrasi Al harus dilengkapi dengan mekanisme human-in-the-loop agar dakwah
tetap otentik dan empatik.
4. Analisis Kritis dan Implikasi

Transformasi dakwah digital sering diasumsikan sebagai proses supply-driven menuju
demand-driven, di mana Al dianggap mampu merespons kebutuhan jamaah secara aktual
(Mahrusah, 2025). Namun, asumsi ini perlu dikritisi: data digital tidak selalu merepresentasikan
kebutuhan spiritual yang mendalam, dan personalisasi konten berisiko menciptakan filter
bubble yang membatasi keluasan ajaran Islam. Dengan mengaitkan temuan ini pada
stakeholder theory dan uses and gratifications, jelas bahwa dakwah digital harus menjaga
keseimbangan antara kebutuhan audiens dan keluasan ajaran Islam.

Inovasi Al dalam Transformasi Praktik Dakwah Modern

Kecerdasan buatan (Al) membentuk ekosistem dakwah kontemporer dalam terapannya,
dimanaiatelah membuka ruang baru yang lebih luas dan personal dalam menyampaikan pesan
Islam. Bahkan kehadirannya bukan hanya sekadar memindahkan metode dakwah konvensional
ke ranah digital, melainkan menciptakan paradigma baru bagi dunia dakwah yang mampu
menyesuaikan pesan dengan kebutuhan audiens secara lebih efektif. Seperti yang diungkapkan
oleh Jupriyanti dkk., (2025) memanfaatkan Al pada sektor keagamaan terutama pada ruang
dakwah dapat menghadirkan inovasi yang signifikan dalam hal jangkauan dan personalisasi,
sehingga umat dapat menerima pesan agama dengan cara yang lebih relevan dan kontekstual.

Pertama, inovasi yang paling dominan ialah implementasi teknologi machine learning bisa
membuat dakwah jadi lebih personal dalam menyajikan konten keagamaan menyesuaikan
dengan profil, kebutuhan, dan tingkat pemahaman individual pengguna. Kalau dulu dakwah

Rohman ’ Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif 16



DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

disampaikan sama rata ke semua orang tanpa melihat latar belakang mereka, sekarang Al bisa
menyesuaikan materi sesuai kebutuhan, pengalaman, dan tingkat pemahaman tiap individu dan
bahkan sentimen pengguna untuk merekomendasikan kajian, artikel, atau video yang paling
relevan (Wahyuni & Rambe, 2025). Ada dua teknologi utama yang dipakai Pertama,
Collaborative Filtering yaitu dapat merekomendasikan konten berdasarkan kesamaan dengan
pengguna lain. Sedangkan yang Kedua, Content-Based Filtering memberikan saran atau
menyarankan konten berdasarkan isi materi yang mirip dengan yang pernah kita konsumsi.
Sehingga platform dakwah digital dalam rangka “memahami” kebutuhan spiritual setiap
individu Al dengan mudah dapat menyajikan konten yang sesuai dengan perjalanan keimanan
mereka. Maka dengan begitu, dakwah digital jadi lebih personal, sesuai dengan perjalanan
spiritual masing-masing orang atau memberikan saran konten yang relevan (
https://psti.unisayogya.ac.id/, 2025).

Inovasi kedua ini adalah chatbot dan virtual assistant berbasis NLP (Natural Language
Processing). Teknologi ini memungkinkan orang bertanya soal ibadah, akhlak, atau hukum
Islam, lalu langsung mendapat jawaban yang sesuai (Jordan & Mitchell, 2015). Adapun
Keunggulan utama chatbot dakwah Al yaitu Tingkat fleksibelitas dalam meng- akses 24/7 yaitu
bisa diakses kapan saja tanpa batas waktu. Skalabilitas tinggi yaitu Al mampu melayani jutaan
pengguna sekaligus tanpa Batasan pengguna. Bahkan dalam hal respons sangat cepat
sehingga cocok untuk generasi digital native yang terbiasa dengan jawaban instan. Dengan kata
lain, chatbot ini seperti “ustaz digital” yang selalu siap menemani perjalanan spiritual umat,
meski tetap harus dipahami bahwa ia bukan pengganti ulama, melainkan alat bantu
(Mukaromah dkk., 2023).

Inovasi ketiga ini menggunakan predictive analytics yaitu teknologi analisis data yang bisa
memprediksi kebutuhan masyarakat. Caranya dengan mengumpulkan data dari Google Trends
hal ini dapat mencari apa yang sedang banyak dicari orang. Dan media sosial dapat mencari
topik apa yang ramai dibicarakan. Kemudian platform konsultasi keagamaan dimana orang
dapat melakukan pertanyaan apa yang sering diajukan (Marwantika, 2023). Inovasi keempat
yaitu, generative Al bisa jadi “mesin kreatif” yang membantu mempercepat produksi konten
dakwah, mulai dari menulis draft ceramah hingga membuat audiobook Islami bahkan dapat
mentranskrip ceramah audio menjadi teks, menerjemahkan konten dakwah ke berbagai
bahasa, atau bahkan menghasilkan subtitle otomatis untuk video dakwah, (M. A. W. Saputra
dkk., 2025).

Walaupun entitas keberadaan inovasi berbasis Al dapat membantu, mempermudah dan
mempercepat dalam dakwah namun masih tetap harus dijalankan dengan penuh kehati-hatian
(Koschany-Rohbeck, 2018). Teknologi hanyalah alat bantu, bukan pengganti peran ulama, dai,
dan komunitas dalam menjaga serta menyampaikan nilai-nilai Islam.

Tantangan Etis dalam Implementasi Al untuk Dakwah

Meskipun Al menawarkan potensi transformatif dalam manajemen dakwah modern,
implementasinya tidak dapat dipisahkan dari berbagai tantangan etis yang memerlukan
perhatian serius dan penanganan yang hati-hati. Tantangan-tantangan ini bukan sekadar
persoalan teknis, melainkan menyangkut dimensi fundamental dari otentisitas, integritas, dan
substansi pesan keagamaan yang disampaikan.
1. Otentisitas dan Validitas Pesan Dakwah

Penggunaan Al dalam produksi dan kurasi konten keagamaan menimbulkan pertanyaan
mendasar tentang otoritas dan keabsahan makna. Model yang dilatih dari korpus campuran
(sumber sahih dan tidak sahih) berisiko melakukan “konvergensi semantik” yang tampak
meyakinkan namun menyimpang dari metodologi rujukan Islam (nash, jjma, giyas, dan sanad).
Asumsi bahwa akurasi linguistik identik dengan akurasi teologis adalah keliru: koherensi teks
bukan jaminan kebenaran normatif (Markham dkk., 2020). Karena itu, standar otentisitas harus

Rohman ’ Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif 17



DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

ditambatkan pada metodologi usul al-figh dan verifikasi ulama, bukan pada performa model
atau popularitas konten (Koschany-Rohbeck, 2018).

Untuk menutup celah ini, mekanisme validasi harus bersifat berlapis dan dapat diaudit
secara publik. Kurasi berbasis “isnad digital” (penandaan kitab/ulama rujukan), log perubahan
konten, dan peninjauan oleh dewan syariah menciptakan jejak akuntabilitas yang dapat
diperiksa. Ketentuan “human-in-the-loop” wajib diaktifkan untuk konten bernilai normatif
(hukum, akidah), sementara Al hanya boleh mengotomasi tugas non-normatif (ringkas,
transkripsi, indeks). Dengan arsitektur seperti ini, otentisitas tidak dikorbankan demi kecepatan.
2. Privasi, etika data, dan tanggung jawab moral

Dakwah berbasis personalisasi menggoda untuk mengumpulkan data sangat sensitif
(niat ibadah, masalah personal, kebiasaan religius), padahal dalam etika Islam prinsip hifz al-
‘ird dan amanah menuntut perlindungan ketat. Mengandalkan consent sekali klik tidak
memadai secara moral (Friis, 2017); jamaah menghadapi asimetri informasi dan kekuasaan
platform. Risiko “surveillance piety” muncul saat data religius dipakai untuk segmentasi
komersial atau tekanan sosial, menggeser ibadah dari ikhlas menuju performativitas terukur.
Asumsi bahwa manfaat personalisasi membenarkan pelacakan luas perlu ditolak.

Pengelolaan data harus mengikuti kaidah minimalisasi, pemisahan tujuan, dan
penghapusan terjadwal, dengan konsekuensi hukum internal jika dilanggar. Desain privasi perlu
“default terlindungi”: opt-in granular, enkripsi end-to-end, serta auditindependen atas alur data
dan rekomendasi. Transparansi harus substantif, bukan retorik-laporan berkala tentang
kebocoran, akses pihak ketiga, dan dampak kebijakan data pada jamaah. Dengan demikian,
amanah dan maslahah ditegakkan melalui kontrol nyata, bukan sekadar janji etis.

3. Bias Algoritma Dan Representasi Yang Adil

Algoritma rekomendasi cenderung memperkuat yang dominan: dai yang populer, mazhab
yang mayoritas, bahasa yang mainstream, dan kota yang lebih terkoneksi. Ketika data pelatihan
tidak representatif, sistem memproduksi “ketidakadilan epistemik”—menyingkirkan tradisi
lokal, suara perempuan, atau komunitas marjinal (Chanda, 2025). Menganggap metrik
keterlibatan sebagai kebenaran preferensi adalah fallacy; preferensi dibentuk oleh paparan dan
kekuasaan algoritma (Arif dkk., 2025),. Tanpa koreksi, dakwah digital menjadi homogen, berisik,
dan menyempitkan khazanah Islam (Hongladarom, 2023).

Keadilan representasi menuntut intervensi desain: pembobotan keberagaman, kuota
eksposur untuk konten minor, dan audit bias berkala oleh panel lintas otoritas. Mekanisme
“exploration” wajib disisipkan agar jamaah keluar dari gelembung konten—mengakses tema,
mazhab, dan perspektif yang memperkaya. Penilaian kinerja tidak boleh tunggal (CTR), tetapi
multi-dimensi: keberagaman, kedalaman, dan keberterimaan lintas segmen. Ini memindahkan
algoritma dari sekadar memaksimalkan klik menuju memaksimalkan keadilan dan
kemaslahatan.

4. Legitimasi Teologis Dan Otoritas Keagamaan

Pertanyaan inti: bisakah sistem statistik tanpa niat, akal moral, dan takwa menjadi
sumber otoritas keagamaan? Jawabannya harus tegas: tidak. Otoritas dalam Islam berakar
pada penguasaan metodologi (usul al-figh), integritas akhlak, dan tanggung jawab sosial
dimensi yang tak mungkin dimiliki oleh entitas non-sadar. Mengaburkan batas alat dan otoritas
menciptakan “delegasi semu” yang berbahaya: jamaah menyandarkan kepatuhan pada
keluaran model, bukan pada ulama dan komunitas yang bertanggung jawab (Mittelstadt dkk.,
2016).

Solusi bukan menolak teknologi, tetapi menetapkan batas kewenangan yang eksplisit
(Geraci, 2024). Al diposisikan sebagai khadim al-dakwah: mengindeks, merangkum,
menerjemahkan, dan menyarankan, sementara penetapan hukum, nasihat sensitif, dan
bimbingan spiritual tetap pada ulama (Hamsin dkk., 2023). Semua keluaran normatif harus
bertanda “pra-verifikasi” dan melewati proses tashih; kanal eskalasi ke manusia harus mudah

Rohman ’ Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif 18



DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

dan cepat. Dengan garis demarkasi ini, legitimasi teologis terjaga, dan teknologi melayani bukan
menggantikan-otoritas agama.

Dengan kerangka ini, Al berfungsi sebagai khadim al-dakwah, pelayan dakwah yang
membantu tugas teknis dan informasional. Di sisi lain, Al sebaiknya dipahami sebagai alat bantu
yang sah, tetapi bukan pengganti ulama namun tidak berwenang menetapkan hukum atau fatwa
masih dalam otoritas ulama, sementara otoritas spiritual tetap berada di tangan manusia.

Mengelola Al dengan Prinsip Maslahah dan Amanah

Al membuka efisiensi dan jangkauan dakwah, tetapi asumsi bahwa peningkatan skala dan
kecepatan otomatis bermakna peningkatan kualitas spiritual harus ditolak. Dakwah adalah
proses nilai, bukan sekadar distribusi konten. Karena itu, posisi Al harus eksplisit: ia menjadi
khadim al-da‘wah—pelayan teknis yang mengindeks, merangkum, menerjemahkan, dan
merekomendasikan—sementara otoritas normatif tetap berada pada ulama dan komunitas.
Kerangka ini mencegah delegasi semu otoritas ke algoritma, sekaligus menjaga agar kemajuan
digital tidak menggeser ruh dakwah.

Otentisitas tidak dapat ditentukan oleh koherensi linguistik atau popularitas konten,
melainkan oleh metodologi rujukan (usul al-figh) dan verifikasi manusia. Sistem yang belajar
dari korpus campuran berisiko melakukan konvergensi semantik yang meyakinkan tetapi
menyimpang. Temuan ini menegaskan kebutuhan arsitektur akuntabilitas: isnad digital yang
menandai sumber otoritatif, log perubahan konten yang diaudit, dan gerbang verifikasi berlapis
untuk materi normatif (akidah, fikih). Dengan desain ini, kecepatan algoritmik tidak
mengorbankan kebenaran normatif.

Pada dimensi privasi, personalisasi dakwah sering dibenarkan atas nama relevansi,
padahal ia mengundang “surveillance piety” komodifikasi data religius yang menggeser ibadah
dari keikhlasan menuju performativitas terukur. Maslahah menuntut manfaat tidak dibeli
dengan pelanggaran amanah. Temuannya jelas: kontrol yang nyata lebih penting daripada janji
etis. Itu berarti minimalisasi data, pemisahan tujuan, penghapusan terjadwal, transparansi
substantif (laporan kebocoran dan akses pihak ketiga), serta audit independen atas alur
rekomendasi. Amanah bukan slogan; ia terwujud melalui tata kelola yang dapat diperiksa.

Bias algoritmik mengkristalkan ketidakadilan epistemik: menonjolkan suara dominan
(gender, mazhab, bahasa, kota) dan menyingkirkan tradisi lokal. Mengambil metrik keterlibatan
sebagai kebenaran preferensi adalah kekeliruan karena preferensi dibentuk oleh paparan yang
diatur algoritma. Temuan ini memerlukan metrik baru yang menyeimbangkan jangkauan dengan
keberagaman dan kedalaman, serta intervensi desain: pembobotan keberagaman, kuota
eksposur untuk konten minor, dan mekanisme eksplorasi yang membuka jalan keluar dari
gelembung konten. Dengan begitu, dakwah digital tidak homogen, dan khazanah Islam tetap
luas serta adil.

Pertanyaan legitimasi teologis adalah yang paling mendasar: dapatkah entitas non-sadar
memikul otoritas keagamaan? Jawaban analitisnya tegas: tidak. Otoritas dalam Islam berakar
pada niat, integritas akhlak, dan penguasaan metodologi dimensi yang tidak dimiliki sistem
statistik. Temuannya bukan anti-teknologi, melainkan batas kewenangan yang jelas: Al boleh
menyarankan, manusia menetapkan; Al mempercepat siklus pengetahuan, ulama memastikan
kebenaran dan kebijaksanaan. Kanal eskalasi ke manusia harus mudah, dan seluruh keluaran
normatif wajib bertanda pra-verifikasi.

Disimpulkan, prinsip maslahah dan amanah menggeser fokus dari “apa yang bisa Al
lakukan” menuju “apa yang seharusnya Al lakukan” dalam dakwah. Di tingkat manajerial,
kerangka Balanced Scorecard perlu memasukkan outcome spiritual (pemahaman, praktik,
keterlibatan komunal) di samping metrik digital, sementara stakeholder theory menuntut inklusi
lintas segmen, bukan hanya audiens yang vokal di platform. Ini menghasilkan desain yang
menyeimbangkan efisiensi dengan kebenaran, skala dengan keadilan, dan personalisasi

Rohman | Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif ‘ 19



DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

dengan integritas. Dengan disiplin etis dan tata kelola yang dapat diaudit, Al benar-benar
menjadi katalis maslahah tanpa mengkhianati amanah.

Tabel 1 Tantangan Etis Al dalam Dakwah

Tema Asumsi Umum Risiko/Keterbatasan Solusi/Prinsip Etis

Otentisitas Konten Al yang Penyimpangan dari ajaran Verifikasi berlapis, human-

Pesan koheren dianggap Islam; hilangnya sanad dan | in-the-loop, kurasi berbasis
sahih secara teologis | otoritas ulama sanad digital, audit ulama

Dehumanisasi | Chatbot dapat Hilangnya empati, Al hanya pelengkap teknis;
menggantikan keteladanan, dan dimensi dai tetap pusat bimbingan
interaksi manusia komunal dakwah spiritual; interaksi manusia

diprioritaskan
Privasi & Etika | Personalisasi selalu Kebocoran data religius, Prinsip amanah:
Data bermanfaat filter bubble, komersialisasi | minimalisasi data,

ibadah (surveillance piety) transparansi, audit reguler,
perlindungan privasi

Bias Algoritma netral dan Representasi tidak adil Audit bias, pembobotan

Algoritmik objektif (gender, mazhab, tradisi keberagaman, metrik
lokal); homogenisasi kinerja multi-dimensi
dakwah (keadilan, kedalaman)

Legitimasi Algoritma dapat Al dianggap otoritas Posisi Al sebagai khadim al-

Teologis menjadi medium keagamaan; hilangnya da‘wah; batas kewenangan

sharT integritas moral dan eksplisit; otoritas tetap

kesadaran spiritual pada ulama

Sinergi Nilai Islam dan Inovasi Teknologi

Dakwah di era digital menuntut integrasi yang cermat antara nilai Islam dan inovasi
teknologi. Prinsip ijtihad memberi ruang bagi umat untuk merumuskan solusi kreatif sesuai
tantangan zaman, sementara konsep islah menekankan perbaikan berkelanjutan tanpa
kehilangan autentisitas. Dalam kerangka ini, kecerdasan buatan (Al) dapat dipahami sebagai
bentuk ijtihad kontemporer: bukan pengganti spiritualitas, melainkan sarana strategis untuk
memperluas jangkauan dakwah dan menjawab kebutuhan umat secara lebih kontekstual.
Temuan ini menegaskan bahwa Al berfungsi sebagai medium yang memperkuat, bukan
menggantikan, otoritas keagamaan.

Namun, asumsi bahwa teknologi otomatis meningkatkan kualitas dakwah perlu dikritisi.
Dakwah sejatinya berorientasi pada transformasi spiritual dan pembentukan karakter Islami,
bukan sekadar angka keterlibatan digital. Teori komunikasi uses and gratifications menunjukkan
bahwa audiens tidak hanya mencari informasi, tetapi juga identitas, pengalaman komunal, dan
otoritas moral. Jika Al hanya mengejar metrik interaksi, dakwah berisiko terjebak dalam reduksi
spiritualitas menjadi konsumsi konten. Oleh karena itu, teknologi harus ditempatkan sebagai
wasilah (sarana), bukan ghayah (tujuan).

Integrasi Al dalam dakwah juga menuntut evaluasi berkelanjutan dengan prinsip
maslahah dan amanah. Maslahah menegaskan bahwa manfaat teknologi harus ditimbang
dengan risiko yang mungkin mengancam maqasid al-shari‘ah: menjaga agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Amanah menuntut tanggung jawab moral dari pengembang, lembaga
dakwah, dan ulama untuk memastikan penggunaan Al selaras dengan nilai Islam. Dalam
perspektif manajemen, hal ini sejalan dengan Balanced Scorecard yang menekankan outcome
substantif (pemahaman, praktik ibadah, keterlibatan komunal) di samping output digital.

Selain itu, teori stakeholder menegaskan bahwa dakwah digital harus inklusif, melibatkan
semua segmen jamaah, bukan hanya kelompok dominan yang aktif di ruang digital. Audit bias
algoritmik, transparansi data, dan mekanisme human-in-the-loop menjadi keharusan agar

Rohman | Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif ‘ 20



DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

dakwah digital tetap adil, otentik, dan manusiawi. Dengan tata kelola yang bijak melalui
pedoman etis, komite pengawas, audit reguler, dan budaya organisasi yang menekankan ihsan
Al dapat berperan sebagai khadim al-da‘wah (pelayan dakwah) yang memperluas akses dan
efisiensi, namun tetap berada di bawah bimbingan ulama dan nilai-nilai Islam yang tidak bisa
ditawar.

Kesimpulan

Perkembangan kecerdasan buatan telah membawa dakwah Islam memasuki babak baru.
Al kini bukan sekadar alat teknis, melainkan mitra strategis yang mampu memperluas jangkauan
dakwah, memahami kebutuhan jamaah, dan menghadirkan layanan keagamaan yang relevan
dengan zaman. Namun, asumsi bahwa teknologi otomatis meningkatkan kualitas dakwah perlu
dikritisi. Dakwah sejatinya berorientasi pada transformasi spiritual dan pembentukan karakter
Islami, bukan sekadar angka keterlibatan digital.

Karena itu, integrasi Al dalam manajemen dakwah harus diarahkan pada model yang
humanis dan kolaboratif. Teknologi ditempatkan sebagai khadim al-da‘wah—pelayan dakwah
yang mendukung tugas teknis dan informasional-—sementara otoritas normatif tetap berada di
tangan ulama. Prinsip amanah menuntut tanggung jawab moral dalam pengelolaan data
jamaah, sedangkan maslahah menegaskan bahwa manfaat teknologi harus ditimbang dengan
risiko yang mungkin mengancam maqasid al-shari‘ah.

Secara operasional, pengelolaan Al dalam dakwah memerlukan tata kelola yang jelas:
verifikasi konten berbasis sanad digital untuk menjaga otentisitas, audit reguler atas sistem
rekomendasi agar bias algoritmik dapat diminimalisasi, serta mekanisme human-in-the-loop
untuk memastikan empati dan kebijaksanaan tetap hadir dalam interaksi dakwah. Selain itu,
indikator keberhasilan dakwah digital tidak boleh direduksi pada metrik kuantitatif, melainkan
harus mencakup outcome spiritual seperti peningkatan pemahaman, praktik ibadah, dan
keterlibatan komunal.

Dengan kerangka ini, Al dapat menjadi katalis bagi dakwah yang profesional, adaptif, dan
inklusif, sekaligus menjaga ruh spiritualitas Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin. Integrasi nilai
Islam dengan inovasi teknologi bukan hanya wacana normatif, tetapi dapat diwujudkan melalui
tata kelola etis, regulasi internal, dan budaya organisasi yang menekankan ihsan. Inilah jalan
agar dakwah digital tetap otentik, manusiawi, dan berdaya guna bagi umat.

Daftar Pustaka
admin. (t.t.). Penerapan Machine Learning dalam Sistem Rekomendasi — Program Studi
Teknologi Informasi. Diambil 25 November 2025, dari

https://psti.unisayogya.ac.id/2025/05/19/penerapan-machine-learning-dalam-
sistem-rekomendasi/

Alkhouri, K. I. (2024). The Role of Artificial Intelligence in the Study of the Psychology of Religion.
Religions, 15(3), 290. https://doi.org/10.3390/rel15030290

Aqeil, A., Harmade, D., & Ramdani, H. (2024). Evaluasi Pengalaman Pengguna Aplikasi Muslim
Pro Menggunakan Metode Analisis User Experience Questionnaire (UEQ). Indonesian
Journal  of Business  Economics and  Management, 3(2), 66-73.
https://doi.org/10.57152/ijbemy3i2.2018

Arif, M., Irfan, S., Rhaman Shaoan, M. M., & Ali, W. (2025). Al And Machine Learning In Islamic
Guidance: Opportunities, Ethical Considerations, And Future Directions. Guidance,
21(02), 429-451. https://doi.org/10.34005/guidancev21i02.4449

Arifin, F. (2019). MUBALIG YOUTUBE DAN KOMODIFIKASI KONTEN DAKWAH. al-Balagh :
Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 4(1), 91-120.
https://doi.org/10.22515/balagh.v4i1.1718

Rohman ’ Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif 21



DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

Chanda, A. (2025). Religion and technology: Ethical implications of integrating artificial
intelligence into religious practice and experience. JORESH Indonesian Journal of
Religion Spirituality and Humanity, 4(1), 25-54.
https://doi.org/10.18326/ijoresh.v4i1.25-54

Chen, H., Chiang, R. H. L., & Storey, V. C. (2012). Business Intelligence and Analytics: From Big
Data to Big Impact. MIS Quatrterly, 36(4), 1165-1188.
https://doi.org/10.2307/41703503

Dewi, S. M., & Hidayat, M. (2024). Incorporating Artificial Intelligence for Da’wah: Defining the
State’s Role. Jurnal Penelitian, 21(2), 125-136.
https://doi.org/10.28918/jupev21i2.7685

Friis, J. K. B. (2017). Vallor, Shannon. Technology and the Virtues: A Philosophical Guide to a
Future Worth Wanting: Oxford: Oxford University Press. 2016. Hardback: (ISBN
9780190498511) € 31,99. pp. 309. Ethical Theory and Moral Practice, 20(3), 669-670.
https://doi.org/10.1007/s10677-016-9777-7

Geraci, R. M. (2024). Religion among Robots: An If/When of Future Machine Intelligence. Zygon:
Journal of Religion and Science, 59(3). https://doi.org/10.16995/zygon.10860

Hady, Y., Krisnawati, N. M., & Fatima, A. (2025). Artificial Intelligence (Al), the Erosion of Tacit
Knowledge, and the Challenges of Cultivating Wisdom: Epistemological and Ethical
Implications for 21°* Century Islamic Education. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan
Agama Dan Keagamaan, 23(2), 430-446. https://doi.org/10.32729/edukasiv23i2.2407

Hamsin, M. K., Anggriawan, R., & Jiatrahman, F. (2023). Unveiling Ethical Implications: Al Robot
Accountability in Islamic Context. Jurnal Media Hukum, 30(2), 117-135.
https://doi.org/10.18196/jmh.v30i2.18524

Hamzah, A., Basuki, U. J., & Santosa, G. (2024). Peningkatan Pemahaman Kecerdasan Buatan
(Al) untuk Dakwah Bagi Remaja Masijid Kresen Bantul. Jurnal Pengabdian Kepada
Masyarakat Radisi, 04(01).
https://doi.org/DOI:%2520https://doi.org/10.55266/pkmradisiv4i1.385

Hongladarom, S. (2023). Shoshana Zuboff, The age of surveillance capitalism: The fight for a
human future at the new frontier of power. Al & SOCIETY, 38(6), 2359-2361.
https://doi.org/10.1007/s00146-020-01100-0

Jordan, M. I., & Mitchell, T. M. (2015). Machine learning: Trends, perspectives, and prospects.
Science, 349(6245), 255-260. https://doi.org/10.1126/science.aaa8415

Jupriyanti, S. D., Fitriyani, N., Aeni, F. N., & Kamal, M. R. (2025). PEMANFAATAN KECERDASAN
BUATAN DALAM MENGEMBANGKAN DAKWAH DIGITAL. Ittishal (Jurnal Komunikasi
dan Media, 2(2).

Koschany-Rohbeck, M. (2018). Persdnliche Anforderungen an den Mediator. Dalam M.
Koschany-Rohbeck, Praxishandbuch Wirtschaftsmediation (hlm. 343-379). Springer
Fachmedien Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978-3-658-19694-3_8

Mahrusah, L. (2025). Artificial Intelligence for Da’wah: Investigating Al Applications in Promoting
Ibn Arabi’s Sufism in the Digital Age. Jariyah: Journal of Philantrophy and Community
Services, 1(1). https://doi.org/10.5758/jariyah.2025.1

Marwantika, A. I. (2023). DAKWAH DI ERA ARTIFICIAL INTELLIGENCE: 3.

Marwantika, A. I., & Dauda, K. O. (2025). Da’wah in the Algorithmic Era: Investigating Bias and
Validity of Islamic Artificial Intelligence Applications. MUHARRIK: Jurnal Dakwah dan
Sosial, 8(2), 01-19. https://doi.org/10.37680/muharrikv8i2.7730

Masuzzahra, T. R., Khothibul Umam, Hery Mustofa, & Maya Rini Handayani. (2025). HANA: An
Al Chatbot for Islamic Jurisprudence on Menstruation using SBERT and TF-IDF. Journal
of Applied Informatics and Computing, 9(3), 1013-1024.
https://doi.org/10.30871/jaicv9i3.9449

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif 22



DAMI Dakwah Management Insigths Vol 1 No. 12025

Metode Penelitian Kepustakaan | PDF. (tt.). Scribd. Diambil 23 November 2025, dari
https://id.scribd.com/document/526191239/METODE-PENELITIAN-KEPUSTAKAAN

Mittelstadt, B. D., Allo, P.,, Taddeo, M., Wachter, S., & Floridi, L. (2016). The ethics of algorithms:
Mapping the debate. Big Data & Society, 3(2), 2053951716679679.
https://doi.org/10.1177/2053951716679679

Muji, M., & Khairunnisa, S. (2024). Kecerdasan Buatan dan Fatwa ljma: Perspektif Islam
Terhadap Inovasi Modern. Afkaruna: International Journal of Islamic Studies (AlIS), 2(1),
48-55. https://doi.org/10.38073/aijisv2i1.1902

Mukaromah, I. A., Heriyanto, Y., & Atsani, M. R. (2023). Challenges and Opportunities for Da’wah
amidst the Presence of Artificial Intelligence: “ChatGPT” Case Study. HYBRID CULTURE
AND NEW MEDIA IN EMPOWERING ISLAMIC SOCIETY. DAKWAH SAIZU
INTERNATIONAL CONFERENCE PROCEEDING 2023, UIN SAIZU.

Muslimin, Moh. (2024). INOVASI DAKWAH BERBASIS Al DI ERA 5.0: PERSPEKTIF ISLAM
KONTEMPORER. JDARISCOMB:Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 4(1), 27-55.
https://doi.org/10.30739/jdariscomb.yv4i1.3316

Proceedings of the AAAI/ACM Conference on Al, Ethics, and Society | ACM Conferences. (t.t.).
Diambil 25 November 2025, dari https://dl.acm.org/doi/10.1145/3375627

Saputra, A., & Ashi, E. A. (2025). Islam, Big Data, and Digital Ethics: Challenges in Religious Life
in the Digital Age. Pharos Journal of Theology, 106.4.
https://doi.org/10.46222/pharosjot.106.4022

Saputra, M. A.W., Erniati, E., & Adam, A. (2025). Kecerdasan Buatan sebagai Instrumen Dakwah
Digital: Menjawab Tantangan Etika Islam. Kajian Islam dan Integrasi llmu di Era Society
5.0 (KIIIES 5.0), 4(1).

Shabbir, M. Q., & Gardezi, S. B. W. (2020). Application of big data analytics and organizational
performance: The mediating role of knowledge management practices. Journal of Big
Data, 7(1), 47. https://doi.org/10.1186/s40537-020-00317-6

Sucipto, A. S., Febrianto, A., Rais, Z. M., & Setiabudi, D. I. (2023). DAKWAH DI ERA TEKNOLOGI
INFORMASI: MANFAAT, TANTANGAN, DAN STRATEGI PENGGUNAAN ARTIFICIAL
INTELLIGENCE (Al) DAN INTERNET OF THINGS (IOT) DALAM DAKWAH. Relinesia:
Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 2.
https://doi.org/DOI:%2520https://doi.org/10.572349/relinesiav2i1.525

W Creswell, J. (2007). Qualitative Inquiry & Research Design Choosing Among Five Approaches.
Sage Publications.

Wahyuni, R., & Rambe, E. (2025). Use of Artificial Intelligence in Analysis and Prediction of
Community Behavior Patterns in Dakwah. llmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic
Studies, 19(1), 191-210. https://doi.org/10.15575/idajhsv19i1.37880

Rohman Artificial Intelligence Sebagai Mitra Inovatif 23



