Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam
e-ISSN: 3047-2768, DOI: 10.36420/Qisth
Available online at: https://ejournal.iaimu.ac.id/index.ph isth

Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis
Magqashid Al-Syari’ah Dalam Menjawab Persoalan Kekinian

Moh. Mujibur Rohman?, Rahman?, Taufikurrahman3

IInstitut Agama Islam Miftahul Ulum Pamekasan
2Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia
3Universitas Pembangunan Nasional “Veteran” Jawa Timur
Corresponding author’s email: mujibur.rohman6568@gmail.com

Abstract
The development of the era marked by the complexity of social,
cultural, economic, and technological issues requires a re-reading of
the sharia arguments to keep them relevant and contextual.
Contemporary issues are often not found explicitly in the texts of the
Qur'an and al-Sunnah, so a methodological approach is needed that
can bridge the gap between normative texts and empirical reality. In
this context, maqasid al-syari‘ah becomes an important conceptual
framework for realizing the sharia arguments substantively and
oriented towards the welfare of the people. This approach emphasizes
that the main objective of sharia is to maintain and realize the
fundamental values of human life, such as justice, humanity, and the
public welfare. The problem formulation in this article includes: how
the concept of magqasid al-syari‘ah can be used as an approach in
understanding and realizing the sharia arguments; and to what extent
the magqasid approach is able to provide solutions to contemporary
problems without ignoring the authority of sharia texts. The purpose
of writing this article is to analyze the urgency of maqasid al-syari‘ah
as a paradigm of contemporary ijtihad, and explain its role in
responding to the challenges of Islamic law in the modern era in a
proportional and responsible manner. The research methodology
used is normative Islamic law research with a conceptual approach
and a philosophical approach. Data sourced from primary legal
materials in the form of the Qur'an and al-Sunnah, as well as
secondary legal materials in the form of works of classical and

Vol.3 No.1 Januari 2026

@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 International License.

M


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://ejournal.iaimu.ac.id/index.php/Qisth
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:mujibur.rohman6568@gmail.com

Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

contemporary scholars who discuss maqasid al-syari‘ah and ushul
figh. Data analysis was conducted qualitatively-descriptively with an
emphasis on deductive reasoning to draw conclusions regarding the
relevance and implementation of sharia arguments based on maqasid
al-syari‘ah in addressing contemporary problems.
Abstrak

Perkembangan zaman yang ditandai oleh kompleksitas persoalan
sosial, budaya, ekonomi, dan teknologi menuntut adanya pembacaan
ulang terhadap dalil-dalil syariah agar tetap relevan dan kontekstual.
Persoalan-persoalan kekinian sering kali tidak ditemukan secara
eksplisit dalam nash al-Qur’an dan al-Sunnah, sehingga diperlukan
pendekatan metodologis yang mampu menjembatani antara teks
normatif dan realitas empiris. Dalam konteks ini, maqasid al-syari‘ah
menjadi kerangka konseptual yang penting untuk mengejawantahkan
dalil syariah secara substantif dan berorientasi pada kemaslahatan
umat. Pendekatan ini menekankan bahwa tujuan utama syariat adalah
menjaga dan mewujudkan nilai-nilai fundamental kehidupan
manusia, seperti keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan umum.
Rumusan masalah dalam artikel ini meliputi: bagaimana konsep
magqasid al-syari‘ah dapat digunakan sebagai pendekatan dalam
memahami dan mengejawantahkan dalil syariah; serta sejauh mana
pendekatan magasid mampu memberikan solusi terhadap persoalan-
persoalan kekinian tanpa mengabaikan otoritas teks syariah. Adapun
tujuan penulisan artikel ini adalah untuk menganalisis urgensi
magqasid al-syari‘ah sebagai paradigma ijtihad kontemporer, serta
menjelaskan perannya dalam menjawab tantangan hukum Islam di
era modern secara proporsional dan bertanggung jawab. Metodologi
penelitian yang digunakan adalah penelitian hukum Islam normatif
dengan pendekatan konseptual (conceptual approach) dan
pendekatan filosofis. Data bersumber dari bahan hukum primer
berupa al-Qur’an dan al-Sunnah, serta bahan hukum sekunder berupa
karya-karya ulama klasik dan kontemporer yang membahas magasid
al-syari‘ah dan ushul fikih. Analisis data dilakukan secara kualitatif-
deskriptif dengan menekankan penalaran deduktif untuk menarik
kesimpulan mengenai relevansi dan implementasi dalil syariah
berbasis maqasid al-syari‘ah dalam menjawab persoalan kekinian.
Kata Kunci: Istimbath al-Ahkam, Maqashid al-Maqashid, Kekinian

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 22



Moh. Mujibur Rohman, dkk

Pendahuluan

Berbagai persoalan kekinian yang dihadapi umat Islam dewasa
ini menunjukkan kompleksitas yang semakin meningkat, baik dalam
ranah sosial, ekonomi, politik, teknologi, maupun budaya.
Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, globalisasi nilai, serta
perubahan struktur sosial telah melahirkan problem-problem baru
yang sering kali tidak secara eksplisit dijumpai dalam teks-teks normatif
klasik. Kondisi ini menuntut adanya upaya pembacaan dan penafsiran
dalil-dalil syariah yang tidak berhenti pada dimensi literal (harfiyyah),
tetapi mampu menangkap spirit, tujuan, dan hikmah hukum Islam agar
tetap relevan dan solutif dalam menjawab tantangan zaman. Dalam
konteks inilah, magqasid al-syari‘ah hadir sebagai kerangka
epistemologis dan metodologis yang strategis untuk mengejawantahkan
dalil syariah secara kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan
umat.!

Dalil syari‘ah, yang meliputi al-Qur’an dan al-Sunnah sebagai
sumber utama hukum Islam, pada dasarnya diturunkan untuk
merealisasikan kemaslahatan manusia dan mencegah kerusakan (jalb
al-masalih wa dar’ al-mafasid). Namun, dalam praktik keberagamaan,
tidak jarang dalil-dalil tersebut dipahami secara parsial dan tekstual
sehingga menghasilkan produk pemikiran hukum yang kaku dan kurang
responsif terhadap realitas sosial. Pendekatan seperti ini berpotensi
menimbulkan jarak antara normativitas ajaran Islam dengan kebutuhan
riil masyarakat, bahkan dapat melahirkan ketegangan antara agama dan
dinamika kehidupan modern. Oleh karena itu, dibutuhkan sebuah
paradigma pemahaman dalil syariah yang tidak hanya berorientasi pada
teks, tetapi juga pada tujuan-tujuan luhur syariat (maqasid al-syari‘ah)
sebagai ruh dari keseluruhan sistem hukum Islam.?

Konsep magqasid al-syari‘ahsecara historis telah dikembangkan
oleh para ulama ushul fikih klasik, seperti al-Juwayni, al-Ghazali, dan
mencapai formulasi sistematisnya melalui pemikiran al-Syatibi dalam
karyanya al-Muwafaqat. Maqasid al-syari‘ahdipahami sebagai tujuan-
tujuan pokok yang hendak diwujudkan oleh syariat Islam, yang secara
umum mencakup menjaga agama () bés), menjaga jiwa (Ll i),

"Wahbah al-Zuhayli, Usiil al-Figh al-Islami, Jilid I (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986),
1017.

2Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: The
International Institute of Islamic Thought, 2008), 3-5.

23 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

menjaga akal (Jixll 1és), menjaga keturunan (J-ill ki), menjaga harta
(Jwll Jaén) 3 Dalam perkembangan kontemporer, cakupan maqasid tidak
lagi dipahami secara statis, melainkan dinamis dan terbuka terhadap
perluasan makna, seperti keadilan, kebebasan, martabat manusia, dan
hak asasi manusia, selama tetap sejalan dengan prinsip-prinsip dasar
syariat.4

Pentingnya pendekatan maqasid dalam memahami dalil syariah
semakin relevan ketika dihadapkan pada persoalan-persoalan kekinian,
seperti bioetika medis, teknologi digital, keadilan gender, pluralisme,
lingkungan hidup, serta problem ekonomi modern. Banyak persoalan
tersebut tidak memiliki rujukan tekstual yang eksplisit dalam nash,
sehingga penyelesaiannya menuntut ijtihad yang berbasis pada tujuan
dan nilai dasar syariat. Dalam konteks ini, maqasid al-syari‘ah berfungsi
sebagai kompas moral dan metodologis yang mengarahkan proses
ijtihad agar tidak menyimpang dari spirit ajaran Islam, sekaligus mampu
merespons kebutuhan zaman secara proporsional.>

Namun demikian, penerapan magqadsid al-syari‘ahdalam
menjawab persoalan kekinian juga menghadapi berbagai tantangan.
Salah satunya adalah kecenderungan sebagian kalangan yang
memahami maqasid secara bebas tanpa batasan metodologis yang jelas,
sehingga berpotensi mengabaikan otoritas teks dan kaidah ushul fikih.
Di sisi lain, terdapat pula kelompok yang menolak pendekatan maqasid
dengan alasan menjaga kemurnian teks, tetapi justru terjebak pada
formalisme hukum yang mengabaikan konteks sosial. Kondisi ini
menunjukkan perlunya keseimbangan antara kesetiaan terhadap dalil
syariah dan keberanian melakukan kontekstualisasi melalui magasid al-
syari‘ahsecara ilmiah dan bertanggung jawab.®

Berangkat dari realitas tersebut, artikel ini berupaya membahas
bagaimana dalil syariah dapat diejawantahkan secara kontekstual
melalui pendekatan magqasid al-syari‘ahdalam menjawab persoalan-
persoalan kekinian. Fokus pembahasan diarahkan pada penguatan
pemahaman bahwa magqasid al-syari‘ahbukanlah pendekatan yang
menafikan teks, melainkan sebuah metode untuk menggali makna

3Abi Ishaq al-Syatibi, al-Muwafagat fi Usil al-Syari‘ah, Jilid 11 (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004), 8—10.

“Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge:
Islamic Texts Society, 2003), 351.

SYusuf al-Qaradawi, Figh al-Awlawiyyat (Kairo: Dar al-Syuriiq, 2001), 25-27.

SAhmad al-Raysuni, Nazariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-Shatibi (Rabat: Dar
al-Aman, 1995), 291.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 24



Moh. Mujibur Rohman, dkk

substantif dalil syariah agar tetap relevan dan aplikatif dalam berbagai
konteks zaman. Dengan demikian, pembahasan ini tidak hanya
menyoroti aspek teoretis maqasid al-syari‘ah, tetapi juga menekankan
urgensi dan signifikansinya sebagai paradigma ijtihad kontemporer
yang menjembatani antara teks normatif dan realitas empiris.

Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk memberikan kontribusi
akademik dalam pengembangan wacana hukum Islam kontemporer
yang berbasis pada magqasid al-syari‘ah, sekaligus menawarkan
kerangka berpikir yang moderat dan solutif dalam merespons
persoalan-persoalan kekinian. Selain itu, artikel ini juga bertujuan
mempertegas bahwa pengejawantahan dalil syariah berbasis magqasid
al-syari‘ahmerupakan keniscayaan intelektual dan praksis keagamaan,
agar hukum Islam tidak terjebak pada rigiditas teks maupun liberalisasi
makna yang berlebihan. Dengan pendekatan ini, diharapkan hukum
[slam mampu tampil sebagai sistem nilai yang adaptif, humanis, dan
berorientasi pada kemaslahatan universal, tanpa kehilangan akar
normatif dan identitas teologisnya.

Pada akhirnya, diskursus tentang magqasid al-syari‘ah dalam
menjawab persoalan kekinian bukan sekadar isu metodologis, tetapi
juga menyangkut masa depan relevansi ajaran Islam di tengah
perubahan zaman yang cepat dan kompleks. Upaya mengejawantahkan
dalil syariah berbasis magqasid al-syari‘ahmerupakan langkah strategis
untuk memastikan bahwa Islam tetap hadir sebagai rahmat bagi seluruh
alam (rahmatan li al-‘alamin), yang mampu memberikan solusi etis dan
normatif bagi problem kemanusiaan modern.”

Metode Penelitian

Metodologi penelitian dalam artikel berjudul “Mengejawantahkan
Metode Istimbath al-Ahkam Berbasis Magqasid al-Syari‘ah dalam
Menjawab Persoalan Kekinian” menggunakan jenis penelitian normatif
(library research), yaitu penelitian yang menitikberatkan kajian pada
norma, asas, dan prinsip hukum Islam yang bersumber dari teks-teks
otoritatif. Penelitian normatif dipilih karena fokus kajian tidak
diarahkan pada perilaku masyarakat atau data empiris, melainkan pada
analisis konseptual dan doktrinal terhadap dalil syariah serta konstruksi
pemikiran maqasid al-syari‘ah sebagai paradigma ijtihad kontemporer.
Dalam konteks ini, hukum Islam dipahami sebagai norma yang hidup

"Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition
(Chicago: University of Chicago Press, 1982), 20-22.

25 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

dalam teks dan pemikiran ulama, sehingga relevansinya terhadap
persoalan kekinian dikaji melalui penalaran ilmiah berbasis literatur.8
Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini meliputi pendekatan
konseptual (conceptual approach) dan pendekatan filosofis
(philosophical approach). Pendekatan konseptual digunakan untuk
mengkaji dan merumuskan konsep magqasid al-syari‘ah sebagaimana
dikembangkan dalam khazanah ushul fikih klasik dan kontemporer,
serta menelaah relasinya dengan dalil-dalil syariah. Pendekatan ini
penting untuk memahami magqasid al-syari‘ah tidak hanya sebagai teori
normatif, tetapi juga sebagai kerangka metodologis dalam proses
istinbat al-ahkam.® Sementara itu, pendekatan filosofis digunakan untuk
menggali landasan nilai dan tujuan fundamental syariat Islam, seperti
kemaslahatan, keadilan, dan kemanusiaan, sehingga dalil syariah dapat
dipahami secara substantif dan kontekstual dalam menjawab persoalan
kekinian.10

Sumber data penelitian terdiri atas bahan hukum primer,
sekunder, dan tersier. Bahan hukum primer meliputi al-Qur’an dan al-
Sunnah yang berkaitan dengan prinsip-prinsip umum hukum Islam dan
tujuan syariat. Bahan hukum sekunder berupa karya-karya ulama ushul
fikih klasik, seperti al-Ghazali dan al-Syatibi, serta pemikir kontemporer
seperti Jasser Auda, Ahmad al-Raysuni, dan Wahbah al-Zuhayli yang
membahas magqasid al-syari‘ah dan relevansinya dalam hukum Islam
modern. Adapun bahan hukum tersier mencakup kamus, ensiklopedia,
dan literatur pendukung lainnya yang relevan dengan topik kajian.11
Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan metode analisis
kualitatif-deskriptif melalui pola pikir deduktif-normatif. Data yang
telah diklasifikasikan dianalisis dengan cara menguraikan konsep-
konsep umum magqasid al-syari‘ah dan prinsip dalil syariah, kemudian
ditarik pada konteks persoalan kekinian untuk melihat relevansi dan
aplikasinya. Selain itu, digunakan pula teknik interpretatif-analitis, yaitu
menafsirkan teks dan pemikiran ulama secara sistematis dan

SRusdin Tahir, et al. Metodologi penelitian bidang hukum: Suatu pendekatan teori
dan praktik. (PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2023), 72.

Moh. Mujibur Rohman, et al. “Methodological reasoning finds law using
normative studies (theory, approach and analysis of legal materials)”. MAQASIDI: Jurnal
Syariah dan Hukum (2024), 204-221.

1Mohammad Hashim Kamali, Shari ‘ah Law: An Introduction (Oxford: Oneworld
Publications, 2008), 115.

""Wahbah al-Zuhayli, Usiil al-Figh al-Islami, Jilid I (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986),
45.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 26



Moh. Mujibur Rohman, dkk

komprehensif dengan memperhatikan konteks historis dan tujuan
syariat.12 Melalui analisis ini, diharapkan dapat diperoleh pemahaman
yang utuh mengenai bagaimana dalil syariah berbasis magqasid al-
syari‘ah dapat dijadikan landasan normatif dan metodologis dalam
menjawab persoalan-persoalan Kkekinian secara moderat dan
berorientasi pada kemaslahatan.

Konseptualisasi Istidlal dalam Istimbath al-Ahkam

Allah (Syari’) dalam membuat hukum tidak lepas dari sebuah
tujuan, baik hukum tersebut berupa perintah (amr) ataupun larangan
(nahi) melalui firman-Nya yang tertuang dalam al-Qur’an. Begitu pula,
perkataan, perbuatan dan ketetapan berkenaan dengan suatu hukum
yang dilakukan oleh Nabi Muhammad Saw. yang dikenal dengan hadis
tidak lepas dari yang namanya tujuan. Semua hukum yang ditetapkan
oleh Syari’ kepada hambanya tidak akan lepas dari yang namanya
hikmah atau tujuan. Sebagaimana al-Syathibi dalam kitabnya “al-
Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah” menyatakan bahwa tujuan dalam hukum
[slam adalam kemaslahatan.13

Pada dasarnya, pegangan manusia (Islam) dalam menjalani hidup
bertendensi pada al-Qur’an dan hadis. Kedua sumber ini disebut dengan
nash. Namun, permasalahan hukum semakin dinamis, tidak menutup
kemungkinan butuhnya pijakan bagi manusia dalam menjalani hidup
agar tetap sesuai dengan tuntunan nash. Melihat permasalahan manusia
semakin kompleks sedang al-Qur’an dan hadis sudah tidak menjamah
semua aspek hukum yang dilakukan manusia, maka muncullah
interpretasi dari kedua sumber tersebut sebagai metode ijtihad.l*

12 Ahmad al-Raysuni, Nazariyyat al-Magasid ‘inda al-Imam al-Shatibi (Rabat: Dar
al-Aman, 1995), 312.

13Lebih jelasnya al-Syathibi mengungkapkan bahwa ada dua hal dalam meraih atau
mencapai sebuah tujuan hukum. Pertama mematuhi tuntutan syari’at dengan melaksanakan
perintah Syari’ (imtitsal al-awamir) dan kedua dengan menjauhi apa yang dilarang oleh
Syari’ (ijtinab al-nawahi). Lihat: Abu Ishaq Ibrahim al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-
Syart’ah, Vol. 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 2003), 4-7.

14Secara etimologi (lughat) kata ijtihad (3&3>!) merupakan bahasa Arab yang berasal
dari akar kata jahada (2¢>) dengan makna berusaha dengan sungguh-sungguh. Lihat: Ahmad
Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir: Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka Progressif,
1997), 217. Atau dalam kata lain bisa diartikan sebagai menuntut atau mencari sesuatu
hingga samapai pada tujuan yang dikehendaki (al-ghdyah). Lihat: Ibrahim Anis, al-Mu jam
al-Wasith, Vol. 1 (Beirut: Dar al-Ilmiyah, 1987), 142. Untuk mengubah kata jahada (2¢>)
menjadi ijtihad (%)) dalam ilmu gramatika arab harus diikutkan wazan ifta’ala (J=3))
dengan menambah huruf “alif” di awal dan “fa” (sebagaimana contoh). Perubahan wazan
menjadi iffa’ala (J=#)) mepunyai beberapa faidah atau kegunaan. Salahsatunya adalah

27 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

Mencari sebuah pijakan hukum dalam berijtihad dikenal dengan istidlal
(thalab al-dalil).

Kata istidlal secara etimologi -arti bahasa- diambil dari kata
dalla-yadullu-dalilan (34> - Ju — J3) yang bermakna menunjukkan atau
menuntun.’> Sebelum membahas lebih jauh mengenai makna istidlal
dalam pengertian etimologi atau lughat, alangkah lebih baiknya terlebih
dahulu mencari pengertian dalil. Karena dari keduanya -dalil mapun
istidlal- ada korelasi makna. Kata dalil sendiri merupakan bentuk
masdar dari lafadz dalla (J2) yang dalam bahasa Arab sering digunakan
untuk menunjukkan sesuatu yang bisa dilihat (hissiy) atau tidak bisa
dilihat (ma’nawi).1¢ Sedangkan secara istilah ulama ushul figh, kata dalil
didefinisikan dengan sesuatu yang bisa dijadikan petunjuk yang
diperoleh dengan pemikiran yang benar (shahih) terhadap hukum syara’
yang berupa ‘amali baik secara qathT atau zhannt.17 Jadi dalil sendiri
merupakan sebuah petunjuk yang diperoleh dalam menemukan hukum
berdasar sehat dan benarnya pemikiran.

Kata istidlal sendiri merupakan pengembangan dari kata dalil.
Dari akar kata dalla (J*) menjadi istidlal (J¥xis)) melalui proses tasrif
dengan mengikuti wazan istafala (J=&.]) yang berfaidah thalab
(menuntut).!8 Sehingga berdasarkan faidah ini, kata istidlal (JYxis)
secara etimologi ialah mencari atau menuntut adanya dalil (thalab al-
dalil).*® Tbn Hazm dalam kitabnya “al-Thkam” mendefinisikan istidlal
(JY1iu)) sebagai:

mubalaghah (hiperbola) dengan arti “sangat”. Jadi kata ijtihad (ix)) dengan faidah
mubalaghah berindikasi makna “sangat sungguh-sungguh” atau “berusaha sangat”. Lihat:
Muhammad Ma’shum bin Ali, al-Amtsilatu al-Tashrifiyah (t.tp: Maktab al-Syaikh Salim bin
Sa’ad Nabhan, t.t.), 22-23. Secara terminologi —definisi istilah- kata ijtihad (J))
sebagaimana diungkapkan oleh al-Syawkani:
L) Gashy Glae o b aSa i 8 an ) Jy

“mengerahkan kemampuan dalam memperoleh hukum syar’i yang berupa ‘amali
dengan cara menetapkan hukum (istinbath)”. Lihat: Muhammad bin ‘Ali al-Syaukani,
Irsyad al-Fuhil lla Tahqiq al-Haq min Ilm al-Ushil (Riyad: Dar al-Fadhilah, 2000), 1025-
1026.

5L jhat: Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir: Arab-Indonesia, 417.
Lihat pula Ibrahim Anis, al-Mu jam al-Wasith, 294.

16¢ Abdu al-Wahhab Khallaf, ‘I/mu Ushil al-Figh (Mesir: Maktabah al-Da’wah al-
Islamiyah, t.t.), 20.

7Ibid.

¥ Mengenai perubahan wazan dan faidah yang terdapat di dalam wazan tersebut
lihat Ma’shum bin Ali, al-Amtsilatu al-Tashrifiyah, 26-27.

Jalal al-Din al-Mahalli, al-Waraqat fi Ushil Figh (Surabaya: Maktabah
Muhammad bin Ahmad Nabhan, t.t.), 5.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 28



Moh. Mujibur Rohman, dkk

ke o e o ity i) g e B L YY)
“Istidlal merupakan pencarian dalil yang bisa diperoleh dengan cara
penalaran akal, atau berdasar natijah (kongklusi), atau dari
pembelajaran orang yang punya pengetahuan (alim)”.2° al-Syaukani
mengungkapkan bahwa secara istilah pengertian istidlal dikalangan
ulama ushul figh ialah: “pencarian terhadap dalil yang tidak ada dalam
nash (al-Qur’an dan hadis), tidak pula ada dalam ijma’ dan tidak dalam
qlyas.2!

Berdasar definisi di atas, dapat dipahami bahwa penetapan
hukum dengan mengerahkan kemapuan akal terhadap permasalahan
yang tidak ditemukan dalam nash, ijma’ dan giyas. Dengan demikian,
terdapat kaitan erat antara dalil dengan istidlal. Secara mudah dalil
merupakan objek materil sedang istidlal merupakan objek formil.22
Penggunaan istidlal masuk dalam ranah ruang ijtihad, dengan berdalih
pada firman Allah:

3 6 i A L;j\j Jsih 1sabls A 1T 1T 2,0 G g
Gy 5 A 3 el B Ol R0 Uyl B ) %3 =

°
£

W

&%\\

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatllah
Rasaul-Nya dan Ulil amri diantara kamu. Kemudian jika kamu
berlainan pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia
kepada Allah (al-Qur'an) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu
benar-benar beriman kepada Allah dan hari akhir. Yang
demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.23

Ayat di atas, menunjukkan adanya indikasi makna perintah untuk
patuh kepada Allah Swt (al-Qur’an), patuh pada Nabi Saw (hadis), serta

20Abu Muhammad ‘Ali Ibn Hazm al-Zhahiri, al-Thkam fi Ushil al-Ahkam, Vol. 1
(Beirut: Dar al-Jail, 1987), 22.

2_Syaukani, Irsyad al-Fuhil lla Tahqiq al-Haq min Ilm al-Ushiil, 970.

22Umar Muhaimin, “Metode Istidlal dan Istishab (Formulasi Metodologi Ijtihad)”,
Yudisia, Vol. 8, No. 2 (Desember 2017), 332.

B Al-Qur’an, 4:59.

29 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

adanya kepatuhan terhadap Ulil Amr?* (menunjukkan adanya Ijma’),2>
sedang permasalahan yang masih menjadi pertentangan (khilaf) maka
dikembalikan kepada Allah dan Rasulnya. Secara pemahaman dituntut
untuk melakukan giyas terhadap al-Qur’an dan hadis. Karena sejatinya
qiyas mengembalikan hukum pada asalnya yaitu al-Qur’an dan hadis
dengan illat yang sama.

Hal ini menunjukkan bahwa mashadir al-ahkam (sumber hukum)
sejatinya adalah al-Qur'an dan hadis, karena semua hukum akan
bermuara pada keduanya. Setelah al-Qur’an dan hadis baru adanya
ijma’, qgiyas dan sumber-sumber hukum lainnya (adillah al-ahkam) yang
merupakan hasil dari penggalian mujtahid dalam menggali dan
menetapkan sebuah hukum dengan tetap bermuara pada al-Qur’an dan
hadis. Sebagaimana kita tahu pula dari cerita yang masyhur, yakni salah
seorang sahabat Nabi yang diutus ke Yaman, Mu’ad bin Jabal.26

Dengan demikian, seorang mujtahid ketika dihadapkan dengan
persoalan hukum, maka langkah pertama yang ia harus lakukan adalah
merujuk pada ayat-ayat al-Qur’an. Jika ada ayat yang mengisarahkan
pada persolan hukum yang dicari, maka mujtahid dapat menggunakan
beberapa kaidah kebahasaan sebagai analisa demi memperoleh hukum

24a]-Maraghi menjelaskan yang dimaksud “ulil amri” adalah pemerintah
(pemimpin). Baik pemerintah tersebut yang tertinggi atau pemerintah yang ada di bawahnya,
dimana tugasnya adalah memelihara ke maslahatan umat manusia. Dengan demikian aturan-
aturan yang dibuat oleh pemerintah untuk kemaslahatan manusia wajib ditaati selama
aturan-aturan tersebut tidak bertentangan dengan al-Qur’an dan al-Hadis. Lihat: Ahmad
Muthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, Vol. 5 (Mesir: t.p., 1946), 72. Sedangkan menurut
imam Karakhi yang dimaksud “ulil amri” adalah pemimpinnya orang muslimin dimasa
Nabi dan masa-masa setelahnya dan termasuk dalam hal “ulil amri” adalah khulafa’ al-
Rasyidin, qiudhi dan para pemimpin perang. Ada yang mengemukakan pula bahwa yang
dimaksud “ulil amri” adalah para ulama atau pemuka-pemuka agama. Lihat: Sulaiman bin
‘Umar al-‘Ajilt al-Jamal, al-Futihat al-Ilahiyah bi Taudhth Tafsir Jalalain li al-Dagqaiq al-
Khdfiyah, Vol. 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-Islamiyah, 2011), 73.

2K esepakatan yang dilakukan oleh ulil amri merupakan bentuk ijtihad sebagai
hasil kesepakatan, dalam hal ini bisa disebut sebagai ijtihad jama T (ijtihad secara kolektif).
Lihat: Abdu al-Wahhab Khallaf, ‘llmu Ushil al-Figh, 21.

26Rasulullah Saw. pernah mengutus Mu’ad bin Jabal ke Yaman. Beliau bertanya
padanya: “apa yang akan kau lakukan jika kau hidapkan pada suatu persoalan hukum?”,
Mu’ad menjawab: akan saya putuskan berdasar kitab Allah (al-Qur’an). Lalu Nabi Saw.
bertanya kembali: “jika tidak kau temukan?”, maka akan saya putuskan melalui sunnah
Rasulullah (hadis), jawab Mu’ad. Nabi Saw. menimpali jawban Mu’ad: ‘jika dalam hadis
tidak pula kau temukan?”, maka saya akan ber-ijtthad dengan menggunakan nalar
pemikiran, jawab Mu’ad kembali. Lalu Rasul Saw. menepuk dada Mu’ad seambil berkata:
“segala puji bagi Allah (alhamdulillah) yang telah memberi petunjuk (taufik) atas utusan
Rasulullah. Lihat: Abdu al-Wahhab Khallaf, /lmu Ushil al-Figh, 21-22.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 30



Moh. Mujibur Rohman, dkk

yang akan ditetapkan. Namun, jika persoalan yang dihadapi tidak
dijumpai dalam al-Qur’an, maka merujuk pada hadis. Jika dalam hadis
ditemukan, maka alisa sebagimana dalam al-Quran di atas bisa
dilakukan. Namun, bila dari kedua sumber -nash- ini tidak ditemukan,
maka mujtahid meneliti persoalan tersebut apa sudah dibahas dan
disepakati oleh ulama terdahulu atau tidak (ijma’). Jika dalam ijma’ tidak
pula ditemukan, maka seorang mujtahid diperkenankan menggunakan
beberapa metode ijtihad yang dirumuskan oleh ulama ushul figh seperti
qiyas, Istihsan, Istishab, sadd al-dzari’ah, mashlahah, dan metode lainnya,
yang bisa dijadikan sebgai pijakan dalam istinbath hukum.2”

Secara garis besar ulama ushul figh mengklasifikasikan istidlal
kedalam dua bentuk. Yaitu istidlal bi al-qawa’id lughawiyah (melalui
pendekatan kaidah-kaidah bahasa) dan istidlal bi al-maqashid al-
syari’ah (melalui pendekatan magqashid al-syari’ah), pendekatan ini
dikenal dengan sebutan istidlal bi al-qawa’id al-syar’iyyah.?8 Pertama
istidlal bi al-qawa’id Ilughawiyah; pendekatan kebahasaan dalam
pencarian dalil ini dilakukan dengan mencermati atau memahami ayat
al-Qur’an atau hadis dengan cara membedakan antara dalil umum (“am)
dan khusus (khas),?? dalil yang butuh penjelasan atau ambigu (mujmal)

2’Khalil Syw’aib, “Metode Istidlal Imam Fakhr al-Din al-Razi; Refleksi
Pemikirannya dalam Kitab al-Mahshul fi ‘Ilm Ushul al-Figh”, Jurnal Potensia, (Juni 2013),
108.

21bid., 109.

2Pembahasan lafaz umum (sle) dan khusus (c='<V') merupakan bagian dari kajian
ushul figh dengan meninjau suatu lafaz dari segi kandungan pengertiannya. Lafaz ‘am
(umum) secara etimologi mengandung pengetian Jseill 5 4klaY) (mencakup dan meliputi)
sebagai contoh: kata “laki-laki” (J=_V). Sedang secara istilah merupakan lafaz yang
meliputi semua hal yang patut baginya dengan meninjau satu susunan. Contoh lafadz ‘am
(umum) dalam al-Qur’an adalah: QS. al-Bagarah (2): 275 yang berbunyi: sss aaull & Jais
1520 (Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba). Ayat ini umum ditujukan pada
praktik jual beli dengan bentuk apapun dan praktik riba dengan jenis apapun. Penjelasan ini
hanya bersifat pengantar, masih terdapat klasifikasi dari penggunaan lafaz am (umum) itu
sendiri serta penggunaanya dikalangan ulama madzhab. Beralih pada pengertian lafaz
khusus (u=ad), jalah lafaz yang digunakan secara tatanan bahasa untuk menunjukkan satu
arti. Seperti contoh: nama-nama orang Muhammad, Khalid, Faris dan lain-lain yang
menunjukkan kusus satu makna, atau contoh lain dalam a-Qur’an, surah al-Maidah ayat 89
yang berbunyi: (S s be Hak) 43,8 (denda atau kafarat yang harus dibayar adalah
memberi makan sepuluh orang miskin). lafaz s »ie itu sendiri merupakan kata khusus tidak
berimplikasi makna lain. Pembahasan lebih lanjut terkait hal ini bisa di lihat: Muhammad
Musthafa al-Zuhaili, al-Wajiz fi Ushil al-Figh al-Islami, Vol. 2 (Beirut: Dar al-Khair, 2006),
49-76.

31 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

dan dalil yang pasti (bayan),3° dalil yang tanpa batas atau unlimited
(muthlaq) dan dalil yang limited (mugqayyad),3! bisa dengan pendekatan
ta’wil3?, atau interpretasi terhadap nash (al-qur’an dan hadis). Selain hal
itu, ada pula pendekatan dengan meninjau pada bentu perintah (amr)
atau larangan (nahi),?3 bisa juga dengan pendekatan memahami

3%Pengertian mujmal (Jax=) ialah lafaz yang butuh pada penjelasan untuk memberi
pemahaman terhadap apa yang dimaksud, penjelasan itu bisa berupa keadaan (al-hal), atau
lafaz lain atau dalil munfashil. Contoh lafaz mujmal dalam al-Qur’an dalam surah al-Qari’ah.
Kata “al-Qari’ah” (A=_Jdl) masih butuh penjelasan dengan adanya ayat setelahnya. Contoh
lain dalam al-Qur’an ayat s 5_8 433, lafaz “ ¢ 5_8 ” mempunyai dua makna yakni suci dan haid.
Termasuk dalam kata mujmal pula yaitu lafaz musytarak. Selanjutnya, pengertian bayan
(k) atau penjelasan ialah mengeluarkan sesuatu dari bentuk yang sulit (isykal) kepada
bentuk yang jelas. Penjelasan lebih lanjut lihat: Abd Hamid bin Muhammad ‘Ali, Syarh
Lathaif al-Isyarat (Semarang: Pustaka al-‘Alawiyyah, t.t.), 37.

31Sama dengan lafaz umum (sle) dan khusus (u=aY), pembahasan dalil unlimited
(3lkw) dan dalil yang limited (2i<) merupakan bagian dari kajian ushul figh dengan meninjau
suatu lafaz dari segi kandungan pengertiannya. Pengertian muthlag (3=<) sebagaimana
disampaikan oleh Ibn Subki yang dikutip oleh Amir Syarifuddin, ialah “suatu lafaz yang
memberi petunjuk akan hakikat sesuatu tanpa batas”. Contohnya dalam al-Qur’an surah al-
Mujadilah (58): 3: yang berbunyi Lulei: of 38 (e 48, a% (maka merendahkanlah hamba
sahaya sebelum keduanya bergaul). Lafaz 43, yang berarti “hamba sahaya”adalah kata
muthlagq karena didalamnya terkandung banyak afrad. Dari hal ini menunjukkan bahwa
antara lafaz muthlaq dengan lafaz ‘am (umum) seakan sama, padahal keduanya memiliki
perbedaan yang prinsip. Lafaz ‘am (umum) bersifat syumuli (melingkupi) sedang lafaz
muthlaq bersifat badai (mengganti). Lanjutnya, adalah pengertian mugayyad (28), yaitu
lafaz yang menunjukkan hakikat sesuatu yang dibatasi dengan suatu sifat atau syarat. Contoh
lafaz mugayyad dengan sifat, seperti QS. al-Nisa’ (4): 92: diese &8 5 b Uad Liage J8 (0
(barang siapa yang membunuh orang beriman secara tidak sengaja hendaklah
memerdekakan hamba sahaya yang beriman). Berbeda pada contoh sebelumnya (pada
pembahasan muthlaqg). Pada ayat ini, terdapat limitasi (gayyid) berupa budak atau hamba
sahaya (48)) yang “beriman”. Lebih jelasnya lihat: Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Vol. 2
(Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2011), 121-130.

32 Ta’'wil dalam pembahasannya masuk pada segi penggunaan sebuah lafaz.
Pengertian dari ta 'wil secara lughat (bahasa/etimologi) ialah al-Tafsir. Sedangkan secara
terminologi atau pengertian istilah yang dipakai oleh ulama ushul figh ialah memalingkan
suatu lafaz dari makna yang dzahir kepada makna lain disertakan adanya dalil. Oleh
karenanya tidak diperkenankan melakukan fa’wil jika tidak ada dalil yang menuntutnya.
Seperti limitasi pada lafaz muthlaq (taqyid al-muthlag) dan mengkhususkan lafaz yang
umum (takhshis al-‘am) dan lainnya. Untuk mengetahui syarat ta’wil dan pembagiannya
lihat: Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-Figh al-Islami, Vol. 1 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986),
313-317.

3Lafaz ditinjau dari segi sigaht taklif (beban hukum) ada lafaz amr (perintah) dan
ada lafaz nahi (larangan). Lafaz amr (perintah) konotasinya pada tuntutan untuk
mengerjakan sedang lafaz nahi (larangan) diperuntukkan untuk meninggalkan. Pengertian
amr (perintah) ialah tuntutan berupa perkataan untuk mengerjakan sesuatu kepada orang
yang ada dibawahnya (derajat). Sedangkan pengertian nahi (larangan) ialah tuntutan berupa

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 32



Moh. Mujibur Rohman, dkk

mafhim3* dan manthiiq3> serta pendekatan lain yang berhubungan
dengan kebahasaan.

Kedua istidlal bi al-maqashid al-syari’ah; pencarian dalil dengan
pendekatan ini dikenal pula dengan sebutan istidlal bi al-qawa’id al-
syar’iyyah. Istidlal semacam ini ditempuh dalam rangka mencapai
maksud dari adanya syariat itu sendiri (maqashid al-syari’ah). Ada
beberapa pendekatan yang bisa ditempuh dalam hal ini, seperti istidlal
melalui giyas, Istihsan, Istishab, sadd al-dzari’ah, mashlahah, dan metode
lainnya, yang bisa dijadikan sebgai pijakan dalam istinbath hukum.

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa cara mencari dalil
dalam ushul figh itu sangatlah luas cakupannya.3¢ Tidak hanya itu, kedua
klasifikasi istidlal di atas tidak berdiri sendiri, dalam artian antra satu
dengan yang lainnya juga saling berkaitan atau memiliki mata rantai
didalamnya. Sebagai salah satu contoh adalah pengharaman sabu-sabu,
minuman keras dan benda memabukkan lainnya. Keharaman benda-
benda diperoleh dengan pencarian dalil (istidlal) dengan pendekatan
qlyas, yaitu dengan meng- giyds benda-benda memabukkah tersebut

perkataan untuk meninggalkan sesuatu terhadap orang yang ada dibawahnya (derajat).
Mengenai lafaz-lafat amr (perintah) dan nahi (larangan) serta klasifikasinya lihat: Abd
Hamid bin Muhammad ‘Ali, Syarh Lathaif al-Isyarat, 22-29.

3% Mafhiim (»s¢i) sesuatu yang menunjukkan terhadap suatu lafadz tidak terhadap
apa yang diucapkan. Dalam arti lain mafhiim bisa dipahami sebagai makna tersirat (diluar
teks) suatu lafaz. Atau dalam definisi lain ialah petunjuk suatu lafaz namun tidak ada dalam
ungkapan lafaz tersebut. Contoh QS. al-Isra’ (17):23: Lt e ¥ 5 <l Led J& 6 (janganlah
kamu berucap kepada kedua orang tuamu, dengan ucapan “uf” dan jangan membentak
keduanya). Secara lafaz ayat itu tidak memperbolehkan untuk berkata “uf” dan membentak
kedua orang tua. Namun, makna tersirat dari ayat itu pula ialah kita juga dilarang memukul
atau melakukan hal-hal yang dapat membuat orang tua kita tersakiti. Mafhiim secara
klasifikasi besar terbagi dua, ada mafhim muwdfaqah dan ada mafhiim mukhdalafah. Untuk
lebih jelas dari keduanya, lihat: Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-Figh al-Islami, 361-374.

35 Manthiiq (3 sbis) secara definisi adalah petunjuk suatu lafaz sesuai dengan redaksi
yang diucapkan. Dalam artian, dilalah yang dituju dari lafaz tersebut sama dengan apa yang
sedang diucapkan, atau bisa dikatakan manthiig merupakan pengambilan makna tersurat
(sesuai teks). Sebagai salah satu contoh QS. Al-Nisa’ (4): 23: A G a8 ) AL 8 ) &G
O &85 DU (diharamkan atas kamu mengawini anak-anak tiri yang berada dalam
asuhanmu dari istri-istri yang telah kamu gauli). Ayat ini jelas pemahamannya sesuai teks
(tersurat) bahwa seorang ayah dilarang mengawini anak tiri yang berada di bawah asuhan
suami dari istri yang telah di gauli. Sama dengan mafhiim, adanya manthiig juga terbagi dua
yaitu sharih dan ghairu sharth. Lihat: Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-Figh al-Islami, 360-361.

3Mengenai pembahasan dalil-dalil atau sumber hukum hukum Islam sebelumnya
sudah di bahas pada pertemuan dengan tema sumber-sumber dalam hukum Islam. Untuk
pengetian lebih jelasnya lihat: Ali Mustaqim, “Sumber-Sumber Hukum dalam Islam
(Muttafaq ‘Alaih dan Mukhtalaf Fih)” makalah disajikan dalam pertemuan mata kuliah
ushul figh kontemporer, pada tanggal 27 Oktober 2020.

33 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

(sebagai fara’) pada khamer (sebagai ashal) dengan illat hukum yang
sama berupa memabukkan serta hukum asal haram. Hal ini sesuai
dengan tujuan dan maksud syariat (maqgashid al-syari’ah) yang berupa
menjaga akal (hifz al-‘aql).

Cara al- Istidlal dalam Istimbath al-Ahkam dengan Magqasid al-
Syari‘ah

Hukum Islam menjunjung tinggi adanya pemeliharaan kesucian
secara lahir ataupun batin, kesucian yang dimaksud yakni menghendaki
manusia (umat Islam) dalam melakukan sesuatu sesuai dengan
fitrahnya, dalam artian sesuai denga tuntunan al-Qur’an dan hadis yang
merupakan sumber hukum tertinggi umat Islam. Fungsi al-Qur’an dan
hadis sebagai sumber hukum (mashadir al-ahkam) tertinggi tidak akn
pernah bergeser. Meski persoalan semakin dinamis dan komplek yang
dihadapi umat, namun tetap istidlal (pencarian dalil) dari setiap
peristiwa hukum yang di hadapi manusia (umat Islam) harus tetap
menjaga kesucian itu sendiri. Mengingat dinamisasi hukum Islam (figh)
serta kompleknya persoalan dalam kehidupan umat, butuh sebuah
pendekatan istidlal agar hukum yang tidak ada dalam al-Qur’an dan
hadis secara utuh bisa dipahami oleh umat.

Sebuah pengetahuan yang bersifat umum, bahwa semua hukum
Allah (al-Qur’an ataupun hadis) baik itu berupa ‘amr (perintah) atau
nahi (larangan) tidak akan lepas dari yang namanya kemaslahatan.
Bahkan Lebih tegas lagi, Abu Zahrah mengatakan secara hakiki tujuan
hukum Islam itu sendiri adalah kemaslahatan, beliau juga
mengungkapkan bahwa hukum yang Allah Swt. tetapkan yang terdapat
dalam al-Qur’an dan Sunnah semuanya demi tujuan mashlahah.3?
Mengapa demikian, karena mashlahah merupakan sarana dalam
merawat magqashid al-syari’ah. Paham maqashid al-syari’ah -maksud
dan tujuan syari’ah diberlakukan- merupakan jembatan pemahaman
antara syariat dan masyarakat.

Merupakan sebuah keniscayaan, bahwa konsep magashid al-
syart’ah tidak akan lepas dari yang namanya peran ulama ushul figh.
Sangat disayangkan jika ada pendapat yang mengatakan bahwa
magqdshid al-syari’ah merupakan metode yang berdiri sendiri serta
melepaskan diri dari ushul figh. Namun menganggapnya sebagai bagian
dari ushul figh dan bukan metode independen yang tidak bisa

3’Muhammad Abu Zahrah, Ushul Figh (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1958), 289-
290.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 34



Moh. Mujibur Rohman, dkk

menetapkan hukum secara mandiri itu juga tidak bisa dibenarkan.
Pemahaman yang benar adalah, maqashid al-syari’ah merupakan
metode penetapan hukum (istinbath al-hukm) yang terkadang
menggunakan teori atau kaidah ushul figh dalam memecahkan suatu
persoalan hukum dengan tanpa menghilangkan prinsip magqgashid al-
syari’ah sebagai dasar utama. Sedang di sisi lain, maqashid al-syari’ah
menjadi metode independen dalam menetapkan hukum dengan
mengkritik teori-teori dalam ushul figh karena dianggap tidak sesuai
dengan prinsip maqashid al-syari’ah.38

Istidlal bil al-Maqashid merupakan pencarian dalil (thalab al-
dalil) dengan metodologi istimbat al-hukm yang tetap berdasar pada
prinsip maqashid al-syari’ah atau dalam kata lain adillah al-syar’iyyah al-
magqashidiyah.3® Abd Karim Zaidan sebagaimana dikutip oleh Holilur
Rohman membagi al-adillah al-syariiyyah menjadi tiga bagian:40
Pertama, dalil yang disepakati oleh semua umat Islam, yaitu al-Qur’an
dan as-Sunnah. Kedua, dalil yang disepakati oleh mayoritas umat Islam
seperti ijma’ dan qiyas. Ketiga, dalil yang masih menjadi perdebatan
(khilaf) dikalangan ulama, seperti Istishab, Istihsan, sadd al-zhari’ah,
mashlahah mursalah, syar'u man qablana*!, mazhab shahabi#?.43

Berikut Istidlal bil al-Magashid menggunakan metodologi
istinbath al-hukm berbasis maqashidy:
1. Interpretasi al-Qur’an Berbasis Maqashid

33Holilur Rohman, Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis Magqasid al-Syariah
(Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama, 2020), 19.

3Ungkapan ini dipakai karena dalam istinbath hukum menggunakan kaidah-kaidah
aplikatif ushul figh yang tetap bertendensi pada magqashid al-syari’ah, sebagai sumber dan
metode penetapan hukum berbasis maqgashidy. Lihat: Holilur Rohman, Metode Penetapan
Hukum Islam Berbasis Maqasid al-Syariah, 19.

“bid., 20.

U Syar’u Man Qablana ialah hukum-hukum yang telah disyari’atkan untuk umat
sebelumnya (sebelum Islam) yang dibawa oleh para Nabi dan Rasul terdahulu serta menjadi
beban hukum untuk diikuti oleh umat sebelum adanya syari’at Nabi Muhammad Saw. Lihat:
Amir Syarifuddin, Ushul Figh, 411-421.

“Mazhab Shahabi dalam beberapa literatur figh bahkan hampir keseluruhan
membahas yang namanya mazhab shahabi namun dengan redaksi yang berbeda, ada yang
mengenal dengan sebutan gaul shahabi dan ada pula yang menyebut dengan fatwa shahabi.
Secara sederhana mazhab shahabi ialah “fatwa sahabat secara perorangan”. Lihat: Amir
Syarifuddin, Ushul Figh, 403-411.

43Sebagaimana penjelasan pada pertemuan sebelumnya, bahwa dalil dibagi menjadi
dua yakni ada mujma’ ‘alaih (disepakati secara mayoritas) dan mukhtalaf fih (terjadi
perbedaan dalam penggunaanya).

35 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

Al-Qur’an merupakan sumber hukum Islam tertinggi dari yang
lainnya, firman Allah ini selalu menjadi dalil utama dalam berhujah
bahkan serasa tidak akan lengkap jika amaliyah seseorang tidak
dilandasi dengan dalil al-Qur’an, Padahal sejatinya tidak begitu. al-
Qur’an yang dianggap sebagai dalil paling absah penggunaanya serta
paling mengikat, maka sebuah hal yang patut jika didalamnya
mengandung berbagai aspek utamanya dalam masalah hukum Islam.
Penggunaan magqashid dalam memahami al-Qur’an bisa dengan
melalui tema-tema, prinsip, nilai-nilai dominan didasari pada sebuah
persepsi tentang al-Qur’an sebagai suatu kesatuan yang berintegrasi.
Dengan adanya pendekatan ini, Jasser Auda sebagaimana dikutip oleh
Holilur Rohman menyatakan bahwa al-Qur’an yang mengandung
banyak hal seperti keimanan, kisah umat terdahulu, kenabian, alam
semesta dan hal lainnya bisa dianggap sebagai kesatuan holistik
dalam memainkan peran signifikan dalam membentuk aturan-aturan
hukum Islam.44

Sebagai suatu contoh interpretasi al-Qur’an yang dipahami
dengan basis maqashid al-syari’ah ialah memahami bahwa adanya
keharaman zina bertujuan untuk menjaga Keturunan (Jwill kis),
Dengan zina diharamkan maka keturunan seseorang menjadi jelas.
Sebagaimana kita ketahui bersama bahwa ungkapan “anak haram”
atau “anak zina” akan mencederai anak yang dilahirkan dengan
perbuatan zina itu sendiri. Bahkan hal ini juga akan berdampak pada
psikologis anak dan juga sejalan dengan magqashid al-syari’ah
sebagai Ji2!l i~ (menjaga akal).

2. Memahami as-Sunnah Berbasis Maqashidy

Jasser Auda mengungkapkan dalam kutipan Holilur Rohman,
pendekatan magqashid yang holistik juga bisa digunakan sebagai
upaya menafsirkan hadis-hadis Nabi Saw. Cara interpretasi tersebut
dengan menimbang kehidupan Nabi secara keseluruhan. Perbedaan
maksud dari satu hadis memiliki implikasi yang berbeda terhadap
aturan yang ditetapkan. Perbuatan Nabi mengandung beberapa
maksud dan tujuan yang berbeda. Seperti, maksud legislasi, fatwa,
sebagai hakim, sebagai pemimpin, sebagai pendamping, sebagai

“Holilur Rohman, Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis Maqasid al-Syariah,
20-21.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 36



Moh. Mujibur Rohman, dkk

pendamai, penasehat, pengajar, penertib masyarakat dan non
instruksi.4>

Sebagai contoh, adanya perintah berjemaah sholat dalam hadis
nabi yang diriwayatkan oleh Abdullah bin ‘Umar:

o) 1JB ke g ade W o A Sy O) e A o) e op B de 0

%béw (3\9-).3 d.f;'&)c\w a4 5)’\&&&«&9\ 3&\,«.;—\
Artinya: Hadis dari Abdullah bin ‘Umar Ra. Ia berkata: Rasulullah Saw.
bersabda: (shalat berjamaah lebih utama dari sholat sendiri-
sendiri dengan pahala 27 derajat). Hadis muttafaq ‘alaih.*®
Hadis ini menjelaskan kesunnahan serta anjuran adanya shalat
berjamaah. Namun akan terlihat berbeda, disaat pandemi Covid 19
melanda, larangan shalat berjamaah dengan diperkuat Surat Edaran
(SE) Menteri Agama tentang Panduan Ibadah di Masa Pandemi.
Berdasar Surat Edaran tersebut, menteri agama tidak
memperkenankan shalat jamaah dimasa pandemi dengan dalih
penyebaran virus corona yang cepat penularannya serta sulitnya
virus ini di deteksi. Pelarangan tersebut sesuai dengan adanya
magqashid al-syari’ah yang berupa o<l Lis (menjaga jiwa).
Penggunaan dalih maqashid al-syart’ah ini bisa dibenarkan bila sesuai
dengan konsep maqashid al-syarr’ahitu sendiri.
3. Silogisme (Qiyas)*” Berbasis Maqashidy
Qiyas merupakan sumber hukum Islam ke-4, termasuk
kedalam sumber hukum yang mujma”alaih (disepakati oleh ulama).
Semua ulama jumhur sepakat akan kehujjahan giyas, hal ini diakui
karena giyas mempunyai hal yang khusus. Adanya kaidah bahwa nash

“Holilur Rohman, Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis Maqasid al-Syariah,
21.

46Ibn Hajar al-‘Asqalani, Buliigh al-Maram fi Adillah al-Ahkam (Surabaya: Nurul
Huda, t.t.), 87.

410iyds merupakan suatu cara penggunaan ra 'yu untuk menggali hukum shara’
dalam hal-hal yang nash -al-Qur’an dan hadis- tidak menetapkan hukum secara jelas. Pada
dasarnya ada dua macam cara penggunaan ra 'yu, yaitu: Pertama, penggunaan ra 'yu yang
masih merujuk kepada nash. Kedua; penggunaan ra 'yu secara bebas tanpa mengaitkannya
kepada nash. Lihat: Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Vol. 1, 316. Makna giyds (<) sendiri
adalah L% (mengukur), secara etimologi giyas (o+8) adalah 3 (mengetahui ukuran dari
adanya sesuatu). Sedangkan definisi giyas secara istilah menurut al-Qadhi al-Bagilani
adalah: “Menyamakan sesuatu yang diketahu dengan sesuatu yang lain dalam menetapkan
hukum diantara keduanya atau meniadakannya dengan mempertimbangkan hal yang sama
dari keduanya baik dalam segi hukum atau sifatnya”. Lihat: Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-
Figh al-Islami, 601.

37 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

itu terbatas sedang kejadian atau fenomena hukum tidak terbatas
adanya. Sebuah hal yang tidak bisa diterima oleh pemikiran jika hal
yang terbatas mengkaji atau menjadi landasan dari hal yang tidak
terbatas.4® Qiyds merupakan pengembangan dari ra’yu itu sendiri,
namun tidak dapat dipungkiri bahwa penggunaan giyas akan tetap
berdasar pada sumber hukum utama yakni al-Qur’an dan hadis.

Sebagai salah satu contoh adalah pengharaman sabu-sabu,
minuman keras dan benda memabukkan lainnya. Keharaman benda-
benda diperoleh dengan pencarian dalil (istidlal) dengan pendekatan
qlyas, yaitu dengan meng- qiyas benda-benda memabukkah tersebut
(sebagai fara’) pada khamer (sebagai ashal) dengan illat hukum yang
sama berupa memabukkan serta hukum asal haram. Hal ini sesuai
dengan tujuan dan maksud syariat (maqashid al-syari’ah) yang
berupa menjaga akal (hifz al-‘aql).

4. Mashlahah*® Berbasis Maqashidy

Mashlahah merupakan metode istinbath yang menjadi ikhtilaf
penggunaannya sebagai pendekatan dalam mencari dalil. Segolongan
ulama ushul figh menyebutkan bahwa mashlahah mursalah
merupakan bagian dari istidlal Bahkan sebagian ulama ushul
(ba’dhuhum) menyebutnya dengan istilah “istidlal al-mursal”. Sedang
al-Haramain tetap menyebutnya sebagai istidlal secara mutlak.
Dalam segi perbuatan ada dua hal yang dapat berimplikasi pada
mashlahah. yaitu jalb al-mashalih (menarik kemaslahatan memang

“Musthafa al-Zuhaili, al-Wajiz fi Ushiil al-Figh al-Islami, Vol. 1, 237.

49Secara etimologi atau arti bahasa (lughat) kata mashlahah (Asl=s<) merupakan
bentuk masdar dari kata shaluha-yashluhu-Shuldhan (“a - zlas - zla) yang mempunyai
arti menghilangkan kejelekan atau sesuatu yang bermanfaat, merupakan lawan kata dari
fasada (28) yang berarti jelek. Lihat: Ibrahim Anis, al-Mu jam al-Wasith, Vol. 1 (Beirut:
Dar al-Ilmiyah, 1987), 520. Dalam artian, kata mashlahah itu sendiri selalu dikonotasikan
pada perbuatan-perbuatan baik. Amir Syarifuddin mengungkapkan bahwa secara umum
mashlahah merupakan hal yang bermanfaat bagi manusia, baik kemanfaatan itu berupa
menghasilkan suatu kesenangan atau kemanfaatan tersebut didapat dengan cara menolak
atau menghindar dari kemudharatan. Sedangkan dalam pengertian istilah menurut al-
Ghazali mashlahah merupakan hal yang mendatangkan manfaat (keuntungan) dan
menjauhkan dari kemudharatan (kerusakan), dengan tujuan memelihara tujuan syara’.
Lihat: Amir Syarifuddin, Ushul Figh, 345-346. Pendapat lain diungkapkan oleh al-
Khawarizmi:

G e aulaall dday op il 3 ata e Adailaal) Asbiadlly o pall

“vang dimaksud mashlahah ialah menjaga maksud syari’at dengan cara menolak
kejelekan (mafasid) dari manusia”. Pendapat ini sebenarnya senada dengan apa yang
diungkapkan al-Ghzali. Lihat: Muhammad bin ‘Ali al-Syaukani, Irsyad al-Fuhil lla Tahqiq
al-Hag min Ilm al-Ushil (Riyad: Dar al-Fadhilah, 2000), 990.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 38



Moh. Mujibur Rohman, dkk

dari dzat pekerjaanya) dan dar al-mafasid (mendatangkan
kemaslahatan dengan menolak hal yang mudharat).

Sebagai salah satu contoh ialah kontroversi fatwa Majeleis
Ulama Indonesia (selanjutnya disebut MUI) No. 33 tahun 2018
tentang Penggunaan Vaksin Measles Rubella (MR) Produk dari Serum
Intitute of India (SII) Untuk Imunisasi”. Dalam Fatwanya MUI
memperbolehkan penggunaan Vaksin Measles Rubella (selanjutnya
disebut MR). Kandungan vaksin MR inimemanfaatkan unsur babi
yang tentu hukumnya bagi orang Islam adalah haram. Namun MUI
memberi batas kebolehan penggunaan tersebut dengan alasan: 1)
kondisi keterpaksaan (dharurah syar’iyah); 2) belum ditemukan
vaksin atau obat terkait yang halal atau suci; 3) adanya keterangan
dari ahli yang kompeten dan dipercaya adanya pengaruh besar jika
tidak diimunisasi.>?

Jika dikaji dengan konsep mashlahah berbasis magqashidy
penggunaan vaksin MR sebagai imunisasi bisa dibenarkan dan
sejalan dengan dasar maqashid al-syari’ah yang berupa (&l laés
(menjaga jiwa). Dengan alasan penggunaan sebagaimana dalam
fatwa MUI tersebut.

5. Istihsan>1 Berbasis Maqdshidy

Istihsan termasuk metode ijtihad yang diperselisihkan oleh
ulama (mukhtalaf fih), meski secara praktis semua ulama
menggunakannya. Perbedaan mendasar yang menjadi besar sehingga
menyebabkan terjadinya pro-kontra terdapat dalam definisi.
Maksudnya perbedaan tersebut terjadi disebabkan bedanya
“pengertian”. Ulama yang menggunakan metode Istihsan berbeda
pemaham dengan orang yang tidak memakai metode ini dalam
mendefinisikannya, begitu pula sebaliknya. Yakni ulama yang
menolak Istihsan memahami definisi yang berbeda dari ulama yang
menganggapnya sebagai metode.>2

S'Holilur Rohman, Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis Magqasid al-Syariah,
144.

S1Secara etimologi (lughat) Istihsan berarti “memperhitungkan sesuatu lebih baik”
atau “adanya sesuatu itu lebih baik”, atau “mencari yang lebih baik untuk diikuti, karena
memang disuruh untuk itu”. Sedangkan Istihsan secara istilah ialah sebagaimna
didefinisikan oleh al-Syathibi (ulama malikiyah) ialah “menggunakan kemaslahatan yang
bersifat juz’i sebagai pengganti dalil yang bersifat kulli”. Lihat: Amir Syarifuddin, Ushul
Figh, 324-343.

S2bid.

39 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

Contoh istinbath al-hukm dengan menggunakan metode
Istihsan berbasis magashidy ialah memakan bangkai atau benda najis
adalah hukumnya haram, tetapi dalam keadaan mendesak
(dharurah) maka hukumnya boleh dikonsumsi. Hal ini sejalan dengan
konsep dasar magqashid al-syari’ah yang berupa 4il kés (menjaga
jiwa). Hal ini sejalan dengan definisi Istihsan yang diberikan oleh
Jasser Auda yaitu mengabaikan implikasi-implikasi formal (hukum
kulli) dan menerapkan magqashid secara langsung (hukum juz’i).
Dalam arti lain yang lebih sederhana. Istihsan ialah berpaling dari
hukum kulli (hukum dasar) menju hukum juz’i (hukum
lain/pengecualian) karena ada dalil atau kondisi lain yang
mengharuskan berpaling.>3

6. Sadd al-Zhari’ah5* Berbasis Maqashidy

Istilah sadd al-zhari’ah adalah pembahasan seputar upaya
untuk menghalangi dan memblokade semua akses dan kemungkinan
dari suatu perbuatan tertentu yang pada dasarnya diperbolehkan
maupun dilarang untuk mencegah terjadinya segala jenis kerusakan
dan kemudharatan. Dalam arti lain, sadd al-zhari‘ah merupakan
sebuah langkah pencegahan atau preventih untuk memblokade jalan
terjadinya hal yang tidak diinginkan (mudharat).

Salah satu contoh langkah preventif dalam pembaharuan
hukum perkaiwinan adalah adanya pencatatan perkawinan. Adanya
pencatatan perkawinan yang tidak pernah ada dalam kitab figh klasik

S3Holilur Rohman, Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis Magqasid al-Syariah,
135.

>¥Kata sadd al-zhari’ah (323,30 &) dalam gramatika arab merupakan bentuk frase
(iddfah) yang terdiri dari dua kata, yaitu kata “saddu” (3v) dan kata “al-zhari’ah (45 30).
Secara etimologi kata “saddu” () merupakan kata kerja yang berbentuk abstrak (mashdar)
dari la s aw yang dalam bahasa arab digunakan untuk arti menutup, mengunci,
membuntui atau menyumbat. Lihat: Atabik Ali & Ahmad Zuhdi Muhdlor, Al- ‘Ashri; Kamus
Kontemporer Arab Indonesia (Y ogyakarta: Multi Karya Grafika, t.t.), 1053. Sedangkan kata
kata “al-dhari’ah” (43,3 sendiri merupakan bentuk kata benda (isim) yang bersifat
tunggal yang berarti perantara, sarana atau wasilah. Lihat: Atabik Ali & Ahmad Zuhdi
Muhdlor, Al- ‘Ashri; Kamus Kontemporer Arab Indonesia, 929. Secara terminologi sadd al-
zhari’ah menurut al-Qarafi sadd al-zhari’ah (33,3 ) adalah:

Al el Jis 33k e

“Memotong jalan kerusakan (mafsadah) sebagai cara untuk menghindari
kerusakan tersebut”. Lebih tegasnya ia juga mengungkapkan bahwa perbuatan yang bebas
dari unsur kerusakan (mafsadah), namun jika perbuatan itu merupakan jalan atau sarana atas
terjadinya sebuah kerusakan (mafsadah), maka kita harus mencegah perbuatan tersebut.
Lihat: Shihab al-Din Ahmad bin IdrTs al-Sonhajt al-Qarafi, Syarh Tangih al-Fushil fi ‘[Imi
al-Ushal (t.tp: t.p., 2000), 503.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 40



Moh. Mujibur Rohman, dkk

bahkan dalam al-Qur’an dan hadis tidak pernah dijelaskan hal ini
menimbulkan banyak reaksi penolakan (pendapat atau perbuatan).
Dalam Islam tidak mencatat pernikahan merupakan bukan hal yang
ugen atau sebuah keharusan. Namun, ketika pernikahan yang tidak
dicatatkan menimbulkan dampak degatif (mudharat) maka
mencatatkan perkawinan pada instansi berwenang merupakan
langkah preventif atau saddan li al-zhari’ah untuk memblokade jalan
menuju akses terjadinya kemudharatan tersebut. Seperti tidak
diakuinya anak secara perdata, tidak dianggapnya istri sebagai istri
yang sah dan hal lainnya. Hal ini sejalan dengan konsep dasar
magqashid al-syarr’ah yang berupa salahsatunya menjaga keturunan
(Sl Jain) 55
7. ‘Urf>6 Berbasis Maqashidy

‘Urf merupakan adillah al-syariiyah menurut ulama figh,
mereka banyak menghukumi persoalan figh yang bersifat cabang
(fara’) dengan menggunakan dalil ‘urf khususnya dalam bab sumpabh,
nazar dan talak.>7 Sebagai salah satu contoh ‘urfyang koheren dengan
magqashid al-syari’ah ialah sebuah kebiasaan orang madura (bahkan
umat Islam pada umumnya) di setiap akhir semester (menjelang
kenaikan kelas) diadakan pagelaran imtihan atau dengan nama lain
haflah al-ikhtibar. Perayaan ini merupakan hal yang sudah lumrah
dan dikenal dalam kehidupan masyarakat serta berjalan cukup lama.
Jadi perayaan tersebut bisa dikategorikan sebagai ‘Urf atau ‘Adah.
Sebagaimana imam Suyuthi (mazhab Syafi'iyah) mengatakan:

55Lihat: Moh. Mujibur Rohman & Mobhsi, “Konstruksi I 'lan al-Nikah dalam Figh
Pancasila (Telaah Pencatatan Perkawinan Perspektif sad al-Dzariah)”, Ulumuna, Jurnal
Studi Keislaman, Vol. 3, No. 1 (Juni 2017), 15-35.

S6Wahbah al-Zuhaili mendefinisikan ‘urf (<=) ialah sesuatu yang menjadi
kebiasaan dalam kehidupan manusia, baik hal itu berupa pekerjaan yang lumrah diantara
mereka atau berupa perkataan yang dikenal secara khusus dan tidak pernah ditemukan oleh
ahli bahasa, serta tidak mendapat penolakan oleh orang lain ketika mendengarnya.
Pengertian ini sudah mengandung pada klasifikasi ‘urf yaitu ada fi /i dan ada gauli. Sudah
menjadi hal yang lumrah ketika ‘urfdiperbincangkan maka akan ada yang bertanya tentang
‘adah. al-Zuhailt lebih tegasnya mengatakan bahwa ‘urf merupakan al- ‘adah al-jama’iyah
(adat yang mengglobal). Lihat: Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-Figh al-Islami, Vol. 2, 828.
Diantara ahli bahasa memang menganggap ‘wurf dengan ‘a@dah merupakan kata yang
mutaradif (sinonim). Namun sebagian ulama mengatakan bahwa diantara keduanya terdapat
sedikit perbedaan, yakni ‘urf sifatnya lebih terkenalnya suatu pekerjaan sedangkan ‘@dah
terpaut pada waktu antara lama atau tidaknya sesuatu tersebut. Lihat: Amir Syarifuddin,
Ushul Figh, 386-402.

S7Wahbah al-Zuhaili, Ushiil al-Figh al-Islami, Vol. 2, 828.

41 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

.Jﬂ\él@@ﬁ%\‘}!jc@thch%tjﬂ‘QJ)ij{

“setiap hal yang datang mengandung syari’at secara mutlak, namun
tidak pernah ada dasar dalam syari’at serta tidak dikenal dalam
kebahasaan. Maka hal itu dikembalikan kepada ‘urf” (kebiasaan).>8

Berdasarkan hal ini, bahwa perayaan imtihan atau dengan
nama lain haflah al-ikhtibar dikatakan sebagai ‘urf dan masuk pada
klasifikasi ‘urf shahih. Selain hal itu, perayaan ini sesuai dengan
konsep dasar magashid al-syari’ah sebagai Ji=ll Lis (menjaga akal).
Dimana, di dalamnya terdapat perlombaan atau hal-hal yang
mendorong kepada anak atau peserta didik untuk berkreativitas
sesuai bakat dan mengadu kecerdasan antar satu sama lainnya.

. Istishab5? Berbasis Maqashidy

Secara hakikat istishab masih menjadi perbedaan atau khilaf
dikalangan ulama ushul figh sehingga keberadaanya sebagai dalil
yang masih diperselisihkan kehujjahannya (mukhtalaf fih). Dari
perbedaan ini hingga timbul implikasi pendapat bahwa istishab ialah
berpindahnya qiyas kepada qiyas yang lebih kuat, atau pendapat lain
yang mengatakan bahwa istishab ialah berpindahnya dalil hukum
kepada kebiasaan (al-‘Gdah) karena tujuan kemaslahatan. Sebagai
bentuk metodologi istinbath al-hukm maka sudah sepantasnya
adanya istishab tidak boleh mencederai kesucian syari’ah dalam
artian harus tetap sejalan dengan magqashid al-syari’ah.

Sebagai contoh dari istishab berbasis magqashidy ialah
kelangkaan Bahan Bakar Minyak (BBM) utamanya dalam jenis bahan
bakar peremium atau bensin. Kita ketahui bersama bahwa di daerah
Pamekasan tidak semua daerah terdapat SPBU. Di saat-saat sekrang
ini, dimana merebabnya Pom Mini di beberapa tempat atau trotoar
jalan entah itu di kota ataupun di desa-desa. Akibatnya, bensin atau
premium yang ada di SPBU mengalami kelangkaan karena di borong

8Abi Bakar bin Abi al-Qasim al-Ahdal, al-Mugqtathifat li Syarh al-Fardid al-

Bahiyah ‘ala Nadzm al-Qawaid al-Fighiyyah (Pasuruan: Pustaka Sidogiri, 2009), 50.

I stishab (<\>iv)) secara lughat (makna) diambil dari akar kata «~= yang berarti

sahabat, perubahannya menjadi —lswiu) mengikuti wazan J»&s) yang masdarnya berupa
Jedin)) jadi swdu) merupakan bentuk masdar. Jadi, istishab secara bahasa dengan ikut
wazan Jxis) mempunyai faidah menjadikan (wijdan) sehingga maknanya menjadi
menjadikan sahabat. Lihat: Muhammad Ma’shum bin Ali, al-Amtsilatu al-Tashrifiyah, 26-
29. Lihat pula: Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir: Arab-Indonesia, 764.
Secara istilah istishab sebagaimana al-Syaukani seperti yang dikutip oleh Amir Syarifuddin
ialah “sesuatu yang pernah berlaku secara tetap pada masa lalu, pada prinsipnya tetap
berlaku pada masa yang akan datang”. Lihat: Amir Syarifuddin, Ushul Figh, 364-386.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 42



Moh. Mujibur Rohman, dkk

oleh mereka para pengecer atau jrigen. Hal ini jika di kaji dengan
metode istishab berbasis maqashidy akan menghasilkan hukum yang
relatif:

Pertama, jika para pengecer membeli bensin sebanyak
mungkin untuk dijual kembali dengan tujuan mempermudah
masyarakat dalam mendapatkan bensin dengan takaran harga pasar
yang tetap (harga tidak berubah karena kelangkaan), maka
hukumnya diperbolehkan. Kedua, namun jika para pengecer membeli
bensin dari SPBU untuk di timbun dan di jual lagi dengan harga yang
lebih mahal karena dalih kelangkaan bensin maka hukumnya haram.
Semua transaksi jual beli antara pengecer itu hukumnya halal namun
akan berubah sesuai dengan kegunaan barang dari transaksi
tersebut. Adanya kajian permasalahan ini dengan metode istishab
dengan tetap berdasar pada dengan maqashid al-syari’ah yang
berupa menjaga harta (Jwll kés),

Berdasarkan pemaparan diatas tentang dalil-dalil yang berbasis
magqashidy atau sejalan dengan pembahasan magqashid al-syart’ah. Dapat
disimpulkan bahwa maqashid al-syari’ah jika disandingkan dengan
beberapa metode istnbath al-hukm akan menjadi pengontrol agar tidak
sembarangan menggunakan dalil-dalil syariat atau dasar-dasar hukum
sehingga hukum yang ditetapkan akan tetap sejalur dengan maqashid al-
syari’ah (tujuan dan maksud diadakannya hukum) sehingga formulasi
hukum yang dihasilkan tidak mencederai keabsahan dalil-dalil itu
sendiri.

Kesimpulan

Berdasar pembahasan yang ada dapat diambil kesimpulan bahwa
istidlal sebagaimana yang diungkapkan oleh al-Syaukani, secara istilah
pengertian istidlal dikalangan ulama ushul figh ialah: “pencarian
terhadap dalil yang tidak ada dalam nash (al-Qur’an dan hadis), tidak
pula ada dalam ijma’ dan tidak dalam qiyas. Secara garis besar ulama
ushul figh mengklasifikasikan istidlal kedalam dua bentuk. Yaitu istidlal
bi al-qawa’id lughawiyah (melalui pendekatan kaidah-kaidah bahasa)
dan istidlal bi al-maqashid al-syari’ah (melalui pendekatan magqashid al-
syari’ah), pendekatan ini dikenal dengan sebutan istidlal bi al-qawa’id al-
syar’iyyah. Maqashid al-Syarr’ah jika disandingkan dengan beberapa
metode istnbath al-hukm akan menjadi pengontrol agar tidak
sembarangan menggunakan dalil-dalil syariat atau dasar-dasar hukum
sehingga hukum yang ditetapkan akan tetap sejalur dengan maqashid al-
syari’ah (tujuan dan maksud diadakannya hukum) sehingga formulasi

43 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

hukum yang dihasilkan tidak mencederai keabsahan dalil-dalil itu
sendiri.

Daftar Pustaka

‘Ali, Abd Hamid bin Muhammad. (tt.). Syarh Lathaif al-Isyarat.
Semarang: Pustaka al-‘Alawiyyah.

Abdurrohman, Dudung. (2003). Pengantar Metode Penelitian.
Yogyakarta: Kurnia Kalam Semesta.

Abu Zahrah, Muhammad. (1958). Ushul Figh. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi.

al-‘Asqalani, Ibn Hajar. (t.t.). Buligh al-Maram fi Adillah al-Ahkam.
Surabaya: Nurul Huda.

al-Ahdal, Abi Bakar bin Abi al-Qasim. (2009). al-Mugqtathifat li Syarh al-
Faraid al-Bahiyah ‘ala Nadzm al-Qawaid al-Fighiyyah. Pasuruan:
Pustaka Sidogiri.

Ali Mustaqim, “Sumber-Sumber Hukum dalam Islam (Muttafaq ‘Alaih
dan Mukhtalaf Fih)” makalah disajikan dalam pertemuan mata
kuliah ushul figh kontemporer, pada tanggal 27 Oktober 2020.

Ali, Atabik & Muhdlor, Ahmad Zuhdi. (t.t.). Al-"Ashri; Kamus Kontemporer
Arab Indonesia (Yogyakarta: Multi Karya Grafika, t.t.), 1053.

Ali, Muhammad Ma’shum bin. (t.t.). al-Amtsilatu al-Tashrifiyah. t.tp:
Maktab al-Syaikh Salim bin Sa’ad Nabhan.

al-Jamal, Sulaimén bin ‘Umar al-‘Ajili. (2011). al-Futihat al-llahiyah bi
Taudhih Tafsir Jalalain li al-Daqaiq al-Khafiyah, Vol. 2. Beirut:
Dar al-Kutub al-Islamiyah, 2011.

al-Mahalli, Jalal al-Din. (tt.). al-Waraqat fi Ushul Figh. Surabaya:
Maktabah Muhammad bin Ahmad Nabhan.

al-Maraghi, Ahmad Muthafa. (1946). Tafsir al-Maraghi, Vol. 5. Mesir: t.p.
al-Qaradawi, Yusuf. (2001). Figh al-Awlawiyyat. Kairo: Dar al-Syurug.

al-Qarafi, Shihab al-Din Ahmad bin Idris al-Sonhaji. 2000. Syarh Tangqih
al-Fushul fi ‘Ilmi al-Ushul. t.tp: t.p.

Al-Qur’an.

al-Raysuni, Ahmad. (1995). Nazariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-
Shatibi. Rabat: Dar al-Aman.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 44



Moh. Mujibur Rohman, dkk

al-Syathibi, Abu Ishaq Ibrahim. (2003). al-Muwafaqat fi Ushul al-
Syarr’ah, Vol. 2. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah.

al-Syaukani, Muhammad bin ‘Ali. (2000). Irsyad al-Fuhul Ila Tahqiq al-
Haq min Ilm al-Ushul. Riyad: Dar al-Fadhilah.

al-Zhahiri, Abu Muhammad ‘Ali Ibn Hazm. (1987). al-Thkam fi Ushil al-
Ahkam, Vol. 1. Beirut: Dar al-Jail.

al-Zuhaili, Muhammad Musthafa. (2006). al-Wajiz fi Ushil al-Figh al-
Islami, Vol. 2. Beirut: Dar al-Khair.

al-Zuhayli, Wahbah. (1986). Ustil al-Figh al-Islami, Jilid . Damaskus: Dar
al-Fikr.

Anis, Ibrahim. (1987). al-Mu’jam al-Wasith, Vol. 1. Beirut: Dar al-Ilmiyah.

Auda, Jasser. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law.
London: The International Institute of Islamic Thought.

Kamali, Mohammad Hashim. (2008). Shari‘ah Law: An Introduction.
Oxford: Oneworld Publications.

Khallaf, ‘Abdu al-Wahhab. (t.t.). ‘IImu Ushul al-Figh. Mesir: Maktabah al-
Da’'wah al-Islamiyah.

Luthfiyah, “Maqashid Syariah (Pengertian, Ruang Lingkup, Fungsi,
Urgensi dan Klasifikasi)” makalah disajikan dalam pertemuan
mata kuliah ushul figh kontemporer, pada tanggal 12 November
2020.

Muhaimin, Umar. “Metode Istidlal dan Istishab (Formulasi Metodologi
ljtihad)”, Yudisia, Vol. 8, No. 2 (Desember 2017), 332.

Munawwir, Ahmad Warson. (1997). Kamus al-Munawwir: Arab-
Indonesia. Surabaya: Pustaka Progressif.

Rahman, Fazlur. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago Press.

Rohman, Holilur. (2020). Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis
Maqasid al-Syariah. Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama.

Rohman, Moh Mujibur, and M. Mohsi. "Konstruksi Ilan Al-Nikah Dalam
Figh Pancasila (Telaah Pencatatan Perkawinan Perspektif Sad
Al-Dzariah)." Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman 3.1 (2017): 15-
35.

45 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqashid Al-Syari’ah

Rohman, Moh Mujibur, et al. "Historical Approach and Philological
Approach as Methodological Reasoning in the Study of the al-
Quran (A Conceptual Study): Historical Approach dan
Philological Approach sebagai Nalar Metodologis dalam Kajian
Studi al-Quran (Sebuah Telaah Konseptual)." Al-Maktabah:
Jurnal Studi Islam Interdisiplin 1.2 (2024): 94-115.

Rohman, Moh Mujibur, et al. "Methodological reasoning finds law using
normative studies (theory, approach and analysis of legal

materials)." MAQASIDI: Jurnal Syariah dan Hukum (2024): 204-
221.

Soekanto, Soerjono and Mamudji, Sri. (2015). Penelitian Hukum
Normatif: Suatu Tinjauan Singkat. Jakarta: Rajawali Pers.

Syarifuddin, Amir. (2011). Ushul Figh, Vol. 2. Jakarta: Kencana Prenada
Media Group.

Syu’aib, Khalil. “Metode Istidlal Imam Fakhr al-Din al-Razi; Refleksi
Pemikirannya dalam Kitab al-Mahshul fi ‘Ilm Ushul al-Figh”,
Jurnal Potensia, (Juni 2013), 108.

Tahir, Rusdin, et al. Metodologi penelitian bidang hukum: Suatu
pendekatan teori dan praktik. PT. Sonpedia Publishing
Indonesia, 2023.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 46



