
Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 
e-ISSN: 3047-2768, DOI: 10.36420/Qisth 
Available online at: https://ejournal.iaimu.ac.id/index.php/Qisth  

 
Vol.3 No.1 Januari 2026 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 International License. 

 

 
Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis 

Maqāshid Al-Syarī’ah Dalam Menjawab Persoalan Kekinian 
 
 

Moh. Mujibur Rohman1, Rahman2, Taufikurrahman3 

 

1Institut Agama Islam Miftahul Ulum Pamekasan 
2Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 

3Universitas Pembangunan Nasional “Veteran” Jawa Timur 
Corresponding author`s email: mujibur.rohman6568@gmail.com 

 
Abstract 

The development of the era marked by the complexity of social, 
cultural, economic, and technological issues requires a re-reading of 
the sharia arguments to keep them relevant and contextual. 
Contemporary issues are often not found explicitly in the texts of the 
Qur'an and al-Sunnah, so a methodological approach is needed that 
can bridge the gap between normative texts and empirical reality. In 
this context, maqāṣid al-syarī‘ah becomes an important conceptual 
framework for realizing the sharia arguments substantively and 
oriented towards the welfare of the people. This approach emphasizes 
that the main objective of sharia is to maintain and realize the 
fundamental values of human life, such as justice, humanity, and the 
public welfare. The problem formulation in this article includes: how 
the concept of maqāṣid al-syarī‘ah can be used as an approach in 
understanding and realizing the sharia arguments; and to what extent 
the maqāṣid approach is able to provide solutions to contemporary 
problems without ignoring the authority of sharia texts. The purpose 
of writing this article is to analyze the urgency of maqāṣid al-syarī‘ah 
as a paradigm of contemporary ijtihad, and explain its role in 
responding to the challenges of Islamic law in the modern era in a 
proportional and responsible manner. The research methodology 
used is normative Islamic law research with a conceptual approach 
and a philosophical approach. Data sourced from primary legal 
materials in the form of the Qur'an and al-Sunnah, as well as 
secondary legal materials in the form of works of classical and 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://ejournal.iaimu.ac.id/index.php/Qisth
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:mujibur.rohman6568@gmail.com


Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 22  

contemporary scholars who discuss maqāṣid al-syarī‘ah and ushul 
fiqh. Data analysis was conducted qualitatively-descriptively with an 
emphasis on deductive reasoning to draw conclusions regarding the 
relevance and implementation of sharia arguments based on maqāṣid 
al-syarī‘ah in addressing contemporary problems. 

Abstrak 
Perkembangan zaman yang ditandai oleh kompleksitas persoalan 
sosial, budaya, ekonomi, dan teknologi menuntut adanya pembacaan 
ulang terhadap dalil-dalil syariah agar tetap relevan dan kontekstual. 
Persoalan-persoalan kekinian sering kali tidak ditemukan secara 
eksplisit dalam nash al-Qur’an dan al-Sunnah, sehingga diperlukan 
pendekatan metodologis yang mampu menjembatani antara teks 
normatif dan realitas empiris. Dalam konteks ini, maqāṣid al-syarī‘ah 
menjadi kerangka konseptual yang penting untuk mengejawantahkan 
dalil syariah secara substantif dan berorientasi pada kemaslahatan 
umat. Pendekatan ini menekankan bahwa tujuan utama syariat adalah 
menjaga dan mewujudkan nilai-nilai fundamental kehidupan 
manusia, seperti keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan umum. 
Rumusan masalah dalam artikel ini meliputi: bagaimana konsep 
maqāṣid al-syarī‘ah dapat digunakan sebagai pendekatan dalam 
memahami dan mengejawantahkan dalil syariah; serta sejauh mana 
pendekatan maqāṣid mampu memberikan solusi terhadap persoalan-
persoalan kekinian tanpa mengabaikan otoritas teks syariah. Adapun 
tujuan penulisan artikel ini adalah untuk menganalisis urgensi 
maqāṣid al-syarī‘ah sebagai paradigma ijtihad kontemporer, serta 
menjelaskan perannya dalam menjawab tantangan hukum Islam di 
era modern secara proporsional dan bertanggung jawab. Metodologi 
penelitian yang digunakan adalah penelitian hukum Islam normatif 
dengan pendekatan konseptual (conceptual approach) dan 
pendekatan filosofis. Data bersumber dari bahan hukum primer 
berupa al-Qur’an dan al-Sunnah, serta bahan hukum sekunder berupa 
karya-karya ulama klasik dan kontemporer yang membahas maqāṣid 
al-syarī‘ah dan ushul fikih. Analisis data dilakukan secara kualitatif-
deskriptif dengan menekankan penalaran deduktif untuk menarik 
kesimpulan mengenai relevansi dan implementasi dalil syariah 
berbasis maqāṣid al-syarī‘ah dalam menjawab persoalan kekinian. 
Kata Kunci: Istimbath al-Ahkam, Maqashid al-Maqāshid, Kekinian 

 
 
 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

23 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

 
Pendahuluan 

Berbagai persoalan kekinian yang dihadapi umat Islam dewasa 
ini menunjukkan kompleksitas yang semakin meningkat, baik dalam 
ranah sosial, ekonomi, politik, teknologi, maupun budaya. 
Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, globalisasi nilai, serta 
perubahan struktur sosial telah melahirkan problem-problem baru 
yang sering kali tidak secara eksplisit dijumpai dalam teks-teks normatif 
klasik. Kondisi ini menuntut adanya upaya pembacaan dan penafsiran 
dalil-dalil syariah yang tidak berhenti pada dimensi literal (ḥarfiyyah), 
tetapi mampu menangkap spirit, tujuan, dan hikmah hukum Islam agar 
tetap relevan dan solutif dalam menjawab tantangan zaman. Dalam 
konteks inilah, maqāṣid al-syarī‘ah hadir sebagai kerangka 
epistemologis dan metodologis yang strategis untuk mengejawantahkan 
dalil syariah secara kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan 
umat.1 

Dalil syarī‘ah, yang meliputi al-Qur’an dan al-Sunnah sebagai 
sumber utama hukum Islam, pada dasarnya diturunkan untuk 
merealisasikan kemaslahatan manusia dan mencegah kerusakan (jalb 
al-maṣāliḥ wa dar’ al-mafāsid). Namun, dalam praktik keberagamaan, 
tidak jarang dalil-dalil tersebut dipahami secara parsial dan tekstual 
sehingga menghasilkan produk pemikiran hukum yang kaku dan kurang 
responsif terhadap realitas sosial. Pendekatan seperti ini berpotensi 
menimbulkan jarak antara normativitas ajaran Islam dengan kebutuhan 
riil masyarakat, bahkan dapat melahirkan ketegangan antara agama dan 
dinamika kehidupan modern. Oleh karena itu, dibutuhkan sebuah 
paradigma pemahaman dalil syariah yang tidak hanya berorientasi pada 
teks, tetapi juga pada tujuan-tujuan luhur syariat (maqāṣid al-syarī‘ah) 
sebagai ruh dari keseluruhan sistem hukum Islam.2 

Konsep maqāṣid al-syarī‘ahsecara historis telah dikembangkan 
oleh para ulama ushul fikih klasik, seperti al-Juwaynī, al-Ghazālī, dan 
mencapai formulasi sistematisnya melalui pemikiran al-Syāṭibī dalam 
karyanya al-Muwāfaqāt. Maqāṣid al-syarī‘ahdipahami sebagai tujuan-
tujuan pokok yang hendak diwujudkan oleh syariat Islam, yang secara 
umum mencakup menjaga agama (الدين النفس) menjaga jiwa ,(حفظ   ,(حفظ 

 
1Wahbah al-Zuḥaylī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, Jilid II (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986), 

1017. 
2Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: The 

International Institute of Islamic Thought, 2008), 3–5. 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 24  

menjaga akal (العقل النسل) menjaga keturunan ,(حفظ   menjaga harta ,(حفظ 
 Dalam perkembangan kontemporer, cakupan maqāṣid tidak 3.(حفظ المال)
lagi dipahami secara statis, melainkan dinamis dan terbuka terhadap 
perluasan makna, seperti keadilan, kebebasan, martabat manusia, dan 
hak asasi manusia, selama tetap sejalan dengan prinsip-prinsip dasar 
syariat.4 

Pentingnya pendekatan maqāṣid dalam memahami dalil syariah 
semakin relevan ketika dihadapkan pada persoalan-persoalan kekinian, 
seperti bioetika medis, teknologi digital, keadilan gender, pluralisme, 
lingkungan hidup, serta problem ekonomi modern. Banyak persoalan 
tersebut tidak memiliki rujukan tekstual yang eksplisit dalam nash, 
sehingga penyelesaiannya menuntut ijtihad yang berbasis pada tujuan 
dan nilai dasar syariat. Dalam konteks ini, maqāṣid al-syarī‘ah berfungsi 
sebagai kompas moral dan metodologis yang mengarahkan proses 
ijtihad agar tidak menyimpang dari spirit ajaran Islam, sekaligus mampu 
merespons kebutuhan zaman secara proporsional.5 

Namun demikian, penerapan maqāṣid al-syarī‘ahdalam 
menjawab persoalan kekinian juga menghadapi berbagai tantangan. 
Salah satunya adalah kecenderungan sebagian kalangan yang 
memahami maqāṣid secara bebas tanpa batasan metodologis yang jelas, 
sehingga berpotensi mengabaikan otoritas teks dan kaidah ushul fikih. 
Di sisi lain, terdapat pula kelompok yang menolak pendekatan maqāṣid 
dengan alasan menjaga kemurnian teks, tetapi justru terjebak pada 
formalisme hukum yang mengabaikan konteks sosial. Kondisi ini 
menunjukkan perlunya keseimbangan antara kesetiaan terhadap dalil 
syariah dan keberanian melakukan kontekstualisasi melalui maqāṣid al-
syarī‘ahsecara ilmiah dan bertanggung jawab.6 

Berangkat dari realitas tersebut, artikel ini berupaya membahas 
bagaimana dalil syariah dapat diejawantahkan secara kontekstual 
melalui pendekatan maqāṣid al-syarī‘ahdalam menjawab persoalan-
persoalan kekinian. Fokus pembahasan diarahkan pada penguatan 
pemahaman bahwa maqāṣid al-syarī‘ahbukanlah pendekatan yang 
menafikan teks, melainkan sebuah metode untuk menggali makna 

 
3Abū Isḥāq al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah, Jilid II (Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004), 8–10. 
4Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: 

Islamic Texts Society, 2003), 351. 
5Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Awlawiyyāt (Kairo: Dār al-Syurūq, 2001), 25–27. 
6Ahmad al-Raysuni, Nazariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-Shatibi (Rabat: Dar 

al-Aman, 1995), 291. 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

25 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

substantif dalil syariah agar tetap relevan dan aplikatif dalam berbagai 
konteks zaman. Dengan demikian, pembahasan ini tidak hanya 
menyoroti aspek teoretis maqāṣid al-syarī‘ah, tetapi juga menekankan 
urgensi dan signifikansinya sebagai paradigma ijtihad kontemporer 
yang menjembatani antara teks normatif dan realitas empiris. 

Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk memberikan kontribusi 
akademik dalam pengembangan wacana hukum Islam kontemporer 
yang berbasis pada maqāṣid al-syarī‘ah, sekaligus menawarkan 
kerangka berpikir yang moderat dan solutif dalam merespons 
persoalan-persoalan kekinian. Selain itu, artikel ini juga bertujuan 
mempertegas bahwa pengejawantahan dalil syariah berbasis maqāṣid 
al-syarī‘ahmerupakan keniscayaan intelektual dan praksis keagamaan, 
agar hukum Islam tidak terjebak pada rigiditas teks maupun liberalisasi 
makna yang berlebihan. Dengan pendekatan ini, diharapkan hukum 
Islam mampu tampil sebagai sistem nilai yang adaptif, humanis, dan 
berorientasi pada kemaslahatan universal, tanpa kehilangan akar 
normatif dan identitas teologisnya. 

Pada akhirnya, diskursus tentang maqāṣid al-syarī‘ah dalam 
menjawab persoalan kekinian bukan sekadar isu metodologis, tetapi 
juga menyangkut masa depan relevansi ajaran Islam di tengah 
perubahan zaman yang cepat dan kompleks. Upaya mengejawantahkan 
dalil syariah berbasis maqāṣid al-syarī‘ahmerupakan langkah strategis 
untuk memastikan bahwa Islam tetap hadir sebagai rahmat bagi seluruh 
alam (raḥmatan li al-‘ālamīn), yang mampu memberikan solusi etis dan 
normatif bagi problem kemanusiaan modern.7 
 
Metode Penelitian 

Metodologi penelitian dalam artikel berjudul “Mengejawantahkan 
Metode Istimbath al-Ahkam Berbasis Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam 
Menjawab Persoalan Kekinian” menggunakan jenis penelitian normatif 
(library research), yaitu penelitian yang menitikberatkan kajian pada 
norma, asas, dan prinsip hukum Islam yang bersumber dari teks-teks 
otoritatif. Penelitian normatif dipilih karena fokus kajian tidak 
diarahkan pada perilaku masyarakat atau data empiris, melainkan pada 
analisis konseptual dan doktrinal terhadap dalil syariah serta konstruksi 
pemikiran maqāṣid al-syarī‘ah sebagai paradigma ijtihad kontemporer. 
Dalam konteks ini, hukum Islam dipahami sebagai norma yang hidup 

 
7Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition 

(Chicago: University of Chicago Press, 1982), 20–22. 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 26  

dalam teks dan pemikiran ulama, sehingga relevansinya terhadap 
persoalan kekinian dikaji melalui penalaran ilmiah berbasis literatur.8 
Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini meliputi pendekatan 
konseptual (conceptual approach) dan pendekatan filosofis 
(philosophical approach). Pendekatan konseptual digunakan untuk 
mengkaji dan merumuskan konsep maqāṣid al-syarī‘ah sebagaimana 
dikembangkan dalam khazanah ushul fikih klasik dan kontemporer, 
serta menelaah relasinya dengan dalil-dalil syariah. Pendekatan ini 
penting untuk memahami maqāṣid al-syarī‘ah tidak hanya sebagai teori 
normatif, tetapi juga sebagai kerangka metodologis dalam proses 
istinbāṭ al-aḥkām.9 Sementara itu, pendekatan filosofis digunakan untuk 
menggali landasan nilai dan tujuan fundamental syariat Islam, seperti 
kemaslahatan, keadilan, dan kemanusiaan, sehingga dalil syariah dapat 
dipahami secara substantif dan kontekstual dalam menjawab persoalan 
kekinian.10 

Sumber data penelitian terdiri atas bahan hukum primer, 
sekunder, dan tersier. Bahan hukum primer meliputi al-Qur’an dan al-
Sunnah yang berkaitan dengan prinsip-prinsip umum hukum Islam dan 
tujuan syariat. Bahan hukum sekunder berupa karya-karya ulama ushul 
fikih klasik, seperti al-Ghazālī dan al-Syāṭibī, serta pemikir kontemporer 
seperti Jasser Auda, Ahmad al-Raysuni, dan Wahbah al-Zuḥaylī yang 
membahas maqāṣid al-syarī‘ah dan relevansinya dalam hukum Islam 
modern. Adapun bahan hukum tersier mencakup kamus, ensiklopedia, 
dan literatur pendukung lainnya yang relevan dengan topik kajian.11 
Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan metode analisis 
kualitatif-deskriptif melalui pola pikir deduktif-normatif. Data yang 
telah diklasifikasikan dianalisis dengan cara menguraikan konsep-
konsep umum maqāṣid al-syarī‘ah dan prinsip dalil syariah, kemudian 
ditarik pada konteks persoalan kekinian untuk melihat relevansi dan 
aplikasinya. Selain itu, digunakan pula teknik interpretatif-analitis, yaitu 
menafsirkan teks dan pemikiran ulama secara sistematis dan 

 
8Rusdin Tahir, et al. Metodologi penelitian bidang hukum: Suatu pendekatan teori 

dan praktik. (PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2023), 72. 
9Moh. Mujibur Rohman, et al. “Methodological reasoning finds law using 

normative studies (theory, approach and analysis of legal materials)”. MAQASIDI: Jurnal 

Syariah dan Hukum (2024), 204-221. 
10Mohammad Hashim Kamali, Shari‘ah Law: An Introduction (Oxford: Oneworld 

Publications, 2008), 115. 
11Wahbah al-Zuḥaylī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, Jilid I (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986), 

45. 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

27 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

komprehensif dengan memperhatikan konteks historis dan tujuan 
syariat.12 Melalui analisis ini, diharapkan dapat diperoleh pemahaman 
yang utuh mengenai bagaimana dalil syariah berbasis maqāṣid al-
syarī‘ah dapat dijadikan landasan normatif dan metodologis dalam 
menjawab persoalan-persoalan kekinian secara moderat dan 
berorientasi pada kemaslahatan. 

 
Konseptualisasi Istidlāl dalam Istimbath al-Ahkam 

Allah (Syari’) dalam membuat hukum tidak lepas dari sebuah 
tujuan, baik hukum tersebut berupa perintah (amr) ataupun larangan 
(nahi)  melalui firman-Nya yang tertuang dalam al-Qur’an. Begitu pula, 
perkataan, perbuatan dan ketetapan berkenaan dengan suatu hukum 
yang dilakukan oleh Nabi Muhammad Saw. yang dikenal dengan hadis 
tidak lepas dari yang namanya tujuan. Semua hukum yang ditetapkan 
oleh Syari’ kepada hambanya tidak akan lepas dari yang namanya 
hikmah atau tujuan. Sebagaimana al-Syāthibi dalam kitabnya “al-
Muwāfaqāt fi Ushul al-Syarī’ah” menyatakan bahwa tujuan dalam hukum 
Islam adalam kemaslahatan.13 

Pada dasarnya, pegangan manusia (Islam) dalam menjalani hidup 
bertendensi pada al-Qur’an dan hadis. Kedua sumber ini disebut dengan 
nash. Namun, permasalahan hukum semakin dinamis, tidak menutup 
kemungkinan butuhnya pijakan bagi manusia dalam menjalani hidup 
agar tetap sesuai dengan tuntunan nash. Melihat permasalahan manusia 
semakin kompleks sedang al-Qur’an dan hadis sudah tidak menjamah 
semua aspek hukum yang dilakukan manusia, maka muncullah 
interpretasi dari kedua sumber  tersebut sebagai metode ijtihad.14 

 
12Ahmad al-Raysuni, Nazariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-Shatibi (Rabat: Dar 

al-Aman, 1995), 312. 
13Lebih jelasnya al-Syāthibi mengungkapkan bahwa ada dua hal dalam meraih atau 

mencapai sebuah tujuan hukum. Pertama mematuhi tuntutan syari’at dengan melaksanakan 

perintah Syari’ (imtitsal al-awāmir) dan kedua dengan menjauhi apa yang dilarang oleh 

Syari’ (ijtinab al-nawāhī). Lihat: Abu Ishaq Ibrahīm al-Syāthibi, al-Muwāfaqāt fi Ushul al-

Syarī’ah, Vol. 2 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyah, 2003), 4-7. 
14Secara etimologi (lughat) kata ijtihād (إجتهاد) merupakan bahasa Arab yang berasal 

dari akar kata jahada (جهد) dengan makna berusaha dengan sungguh-sungguh. Lihat: Ahmad 

Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir: Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka Progressif, 

1997), 217. Atau dalam kata lain bisa diartikan sebagai menuntut atau mencari sesuatu 

hingga samapai pada tujuan yang dikehendaki (al-ghāyah). Lihat: Ibrahim Anis, al-Mu’jam 

al-Wasīth, Vol. 1 (Beirut: Dar al-Ilmiyah, 1987), 142. Untuk mengubah kata jahada ( جهد) 

menjadi ijtihād (إجتهاد) dalam ilmu gramatika arab harus diikutkan wazan ifta’ala (إفتعل) 

dengan menambah huruf “alif” di awal dan “ta” (sebagaimana contoh). Perubahan wazan 

menjadi ifta’ala (إفتعل) mepunyai beberapa faidah atau kegunaan. Salahsatunya adalah 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 28  

Mencari sebuah pijakan hukum dalam berijtihad dikenal dengan istidlāl 
(thalab al-dalīl). 

Kata istidlāl secara etimologi –arti bahasa- diambil dari kata 
dalla-yadullu-dalīlan ( دليلا  -يدل    –دل   ) yang bermakna menunjukkan atau 
menuntun.15 Sebelum membahas lebih jauh mengenai makna istidlāl 
dalam pengertian etimologi atau lughat, alangkah lebih baiknya terlebih 
dahulu mencari pengertian dalīl. Karena dari keduanya –dalīl mapun 
istidlāl- ada korelasi makna. Kata dalīl sendiri merupakan bentuk 
masdar dari lafadz dalla (دل) yang dalam bahasa Arab sering digunakan 
untuk menunjukkan sesuatu yang bisa dilihat (hissiy) atau tidak bisa 
dilihat (ma’nawī).16 Sedangkan secara istilah ulama ushul fiqh, kata dalīl 
didefinisikan dengan sesuatu yang bisa dijadikan petunjuk yang 
diperoleh dengan pemikiran yang benar (shahih) terhadap hukum syara’ 
yang berupa ‘amali baik secara qath‘ī atau zhannī.17 Jadi dalil sendiri 
merupakan sebuah petunjuk yang diperoleh dalam menemukan hukum 
berdasar sehat dan benarnya pemikiran. 

Kata istidlāl sendiri merupakan pengembangan dari kata dalil. 
Dari akar kata dalla (دل) menjadi istidlāl (إستدلال) melalui proses tasrīf 
dengan mengikuti wazan istaf’ala (إستفعل) yang berfaidah thālab 
(menuntut).18 Sehingga berdasarkan faidah ini, kata istidlāl (إستدلال) 
secara etimologi ialah mencari atau menuntut adanya dalil (thalab al-
dalīl).19 Ibn Hazm dalam kitabnya “al-Ihkām” mendefinisikan istidlāl 
  :sebagai (إستدلال)

 
mubālaghah (hiperbola) dengan arti “sangat”. Jadi kata ijtihād (إجتهاد) dengan faidah 

mubālaghah berindikasi makna “sangat sungguh-sungguh” atau “berusaha sangat”. Lihat: 

Muhammad Ma’shum bin Ali, al-Amtsilatu al-Tashrifiyah (t.tp: Maktab al-Syaikh Salim bin 

Sa’ad Nabhān, t.t.), 22-23. Secara terminologi –definisi istilah- kata ijtihād (إجتهاد) 

sebagaimana diungkapkan oleh al-Syawkāni: 

 بذل الوسع فى نيل حكم شرعي عملي بطريق الإستنباط. 

“mengerahkan kemampuan dalam memperoleh hukum syar’i yang berupa ‘amali 

dengan cara menetapkan hukum (istinbath)”. Lihat: Muhammad bin ‘Ali al-Syaukāni, 

Irsyād al-Fuhūl Ila Tahqīq al-Haq min Ilm al-Ushūl (Riyad: Dār al-Fadhilah, 2000), 1025-

1026. 
15Lihat: Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir: Arab-Indonesia, 417. 

Lihat pula Ibrahim Anis, al-Mu’jam al-Wasīth, 294. 
16‘Abdu al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilmu Ushūl al-Fiqh (Mesir: Maktabah al-Da’wah al-

Islamiyah, t.t.), 20. 
17Ibid. 
18Mengenai perubahan wazan  dan faidah yang terdapat di dalam wazan tersebut 

lihat Ma’shum bin Ali, al-Amtsilatu al-Tashrifiyah, 26-27. 
19Jalāl al-Dīn al-Mahallī, al-Waraqāt fi Ushūl Fiqh (Surabaya: Maktabah 

Muhammad bin Ahmad Nabhān, t.t.), 5. 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

29 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

 الإستدلال طلب الدليل من طريق العقل ونتائجه أو من عالم يعلمه.
“Istidlāl merupakan pencarian dalil yang bisa diperoleh dengan cara 
penalaran akal, atau berdasar natijah (kongklusi), atau dari 
pembelajaran orang yang punya pengetahuan (alim)”.20 al-Syaukāni 
mengungkapkan bahwa secara istilah pengertian istidlāl dikalangan 
ulama ushul fiqh ialah: “pencarian terhadap dalil yang tidak ada dalam 
nash (al-Qur’an dan hadis), tidak pula ada dalam ijma’ dan tidak dalam 
qiyās.21 

Berdasar definisi di atas, dapat dipahami bahwa penetapan 
hukum dengan mengerahkan kemapuan akal terhadap permasalahan 
yang tidak ditemukan dalam nash, ijma’ dan qiyās. Dengan demikian, 
terdapat kaitan erat antara dalīl dengan istidlāl. Secara mudah dalīl 
merupakan objek materil sedang istidlāl merupakan objek formil.22 
Penggunaan istidlāl masuk dalam ranah ruang ijtihad, dengan berdalih 
pada firman Allah: 

فِ  ت اناازاعأتُمأ  فاإِنأ  مِنأكُمأ  رِ  امأ الْأ واأوُلِ  الرَّسُولا  واأاطِيعُوا  اللََّّا  أاطِيعُوا  نُوا  آاما الَّذِينا  ا  أاي ُّها  يَا 
سا  يْأٌ واأاحأ اخِرِ ذالِكا خا مِ الْأ وأ مِنُونا بِِللََِّّ واالأي ا تُمأ تُ ؤأ ءٍ ف اردُُّوهُ إِلَا اللََِّّ واالرَّسُولِ إِنأ كُن أ يأ نُ شا

.تاأ   وِيلًا
Artinya: Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah 

Rasaul-Nya dan Ulil amri diantara kamu. Kemudian jika kamu 
berlainan pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia 
kepada Allah (al-Qur’an) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu 
benar-benar beriman kepada Allah dan hari akhir. Yang 
demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.23 

Ayat di atas, menunjukkan adanya indikasi makna perintah untuk 
patuh kepada Allah Swt (al-Qur’an), patuh pada Nabi Saw (hadis), serta 

 
20Abu Muhammad ‘Ali Ibn Hazm al-Zhahiri, al-Ihkām fi Ushūl al-Ahkām, Vol. 1 

(Beirut: Dār al-Jail, 1987), 22. 
21-Syaukāni, Irsyād al-Fuhūl Ila Tahqīq al-Haq min Ilm al-Ushūl, 970. 
22Umar Muhaimin, “Metode Istidlal dan Istishab (Formulasi Metodologi Ijtihad)”, 

Yudisia, Vol. 8, No. 2 (Desember 2017), 332.  
23Al-Qur’ān, 4:59. 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 30  

adanya kepatuhan terhadap Ulil Amr24 (menunjukkan adanya Ijma’),25 
sedang permasalahan yang masih menjadi pertentangan (khilāf) maka 
dikembalikan kepada Allah dan Rasulnya. Secara pemahaman dituntut 
untuk melakukan qiyās terhadap al-Qur’an dan hadis. Karena sejatinya 
qiyās mengembalikan hukum pada asalnya yaitu al-Qur’an dan hadis 
dengan illat yang sama. 

Hal ini menunjukkan bahwa mashadir al-ahkām (sumber hukum) 
sejatinya adalah al-Qur’an dan hadis, karena semua hukum akan 
bermuara pada keduanya. Setelah al-Qur’an dan hadis baru adanya 
ijma’, qiyās dan sumber-sumber hukum lainnya (adillah al-ahkām) yang 
merupakan hasil dari penggalian mujtahid dalam menggali dan 
menetapkan sebuah hukum dengan tetap bermuara pada al-Qur’an dan 
hadis.  Sebagaimana kita tahu pula dari cerita yang masyhur, yakni salah 
seorang sahabat Nabi yang diutus ke Yaman, Mu’ad bin Jabal.26 

Dengan demikian, seorang mujtahid ketika dihadapkan dengan 
persoalan hukum, maka langkah pertama yang ia harus lakukan adalah 
merujuk pada ayat-ayat al-Qur’an. Jika ada ayat yang mengisarahkan 
pada persolan hukum yang dicari, maka mujtahid dapat menggunakan 
beberapa kaidah kebahasaan sebagai analisa demi memperoleh hukum 

 
24al-Marāghi menjelaskan yang dimaksud “ulil amri” adalah pemerintah 

(pemimpin). Baik pemerintah tersebut yang tertinggi atau pemerintah yang ada di bawahnya, 

dimana tugasnya adalah memelihara ke maslahatan umat manusia. Dengan demikian aturan-

aturan yang dibuat oleh pemerintah untuk kemaslahatan manusia wajib ditaati selama 

aturan-aturan tersebut tidak bertentangan dengan al-Qur’an dan al-Hadis. Lihat: Ahmad 

Muthafa al-Marāghi, Tafsīr al-Marāghi, Vol. 5 (Mesir: t.p., 1946), 72. Sedangkan menurut 

imam Karakhi yang dimaksud “ulil amri” adalah pemimpinnya orang muslimin dimasa 

Nabi dan masa-masa setelahnya dan termasuk dalam hal “ulil amri” adalah khulafā’ al-

Rāsyidūn, qūdhi dan para pemimpin perang. Ada yang mengemukakan pula bahwa yang 

dimaksud “ulil amri” adalah para ulama atau pemuka-pemuka agama. Lihat: Sulaimân bin 

‘Umar al-‘Ajīlī al-Jamal, al-Futūhāt al-Ilahiyah bi Taudhīh Tafsīr Jalālain li al-Daqāiq al-

Khāfiyah, Vol. 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-Islamiyah, 2011), 73. 
25Kesepakatan yang dilakukan oleh ulil amri merupakan bentuk ijtihad sebagai 

hasil kesepakatan, dalam hal ini bisa disebut sebagai ijtihad jama’ī (ijtihad secara kolektif). 

Lihat: Abdu al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilmu Ushūl al-Fiqh, 21. 
26Rasulullah Saw. pernah mengutus Mu’ad bin Jabal ke Yaman. Beliau bertanya 

padanya: “apa yang akan kau lakukan jika kau hidapkan pada suatu persoalan hukum?”, 

Mu’ad menjawab: akan saya putuskan berdasar kitab Allah (al-Qur’an). Lalu Nabi Saw. 

bertanya kembali: “jika tidak kau temukan?”, maka akan saya putuskan melalui sunnah 

Rasulullah (hadis), jawab Mu’ad. Nabi Saw. menimpali jawban Mu’ad: “jika dalam hadis 

tidak pula kau temukan?”, maka saya akan ber-ijtihad dengan menggunakan nalar 

pemikiran, jawab Mu’ad kembali. Lalu Rasul Saw. menepuk dada Mu’ad seambil berkata: 

“segala puji bagi Allah (alhamdulillah) yang telah memberi petunjuk (taufik) atas utusan 

Rasulullah. Lihat: Abdu al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilmu Ushūl al-Fiqh, 21-22. 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

31 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

yang akan ditetapkan. Namun, jika persoalan yang dihadapi tidak 
dijumpai dalam al-Qur’an, maka merujuk pada hadis. Jika dalam hadis 
ditemukan, maka alisa sebagimana dalam al-Quran di atas bisa 
dilakukan. Namun, bila dari kedua sumber –nash- ini tidak ditemukan, 
maka mujtahid meneliti persoalan tersebut apa sudah dibahas dan 
disepakati oleh ulama terdahulu atau tidak (ijma’). Jika dalam ijma’ tidak 
pula ditemukan, maka seorang mujtahid diperkenankan menggunakan 
beberapa metode ijtihad yang dirumuskan oleh ulama ushul fiqh seperti 
qiyās, Istihsān, Istishāb, sadd al-dzarī’ah, mashlahah, dan metode lainnya, 
yang bisa dijadikan sebgai pijakan dalam istinbath hukum.27  

Secara garis besar ulama ushul fiqh mengklasifikasikan istidlāl 
kedalam dua bentuk. Yaitu istidlāl bi al-qawā’id lughawiyah (melalui 
pendekatan kaidah-kaidah bahasa) dan istidlāl bi al-maqāshid al-
syarī’ah (melalui pendekatan maqāshid al-syarī’ah), pendekatan ini 
dikenal dengan sebutan istidlāl bi al-qawā’id al-syar’iyyah.28 Pertama 
istidlāl bi al-qawā’id lughawiyah; pendekatan kebahasaan dalam 
pencarian dalil ini dilakukan dengan mencermati atau memahami ayat 
al-Qur’an atau hadis dengan cara membedakan antara dalil umum (‘ām) 
dan khusus (khās),29 dalil yang butuh penjelasan atau ambigu (mujmal) 

 
27Khalil Syu’aib, “Metode Istidlal Imam Fakhr al-Din al-Razi; Refleksi 

Pemikirannya dalam Kitab al-Mahshul fi ‘Ilm Ushul al-Fiqh”, Jurnal Potensia, (Juni 2013), 

108. 
28Ibid., 109. 
29Pembahasan lafaz umum (عام) dan khusus (الخاص) merupakan bagian dari kajian 

ushul fiqh dengan meninjau suatu lafaz dari segi kandungan pengertiannya. Lafaz ‘ām 

(umum) secara etimologi mengandung pengetian   و ألشمول  (mencakup dan meliputi) الإحاطة 

sebagai contoh: kata “laki-laki” (الرجال). Sedang secara istilah merupakan lafaz yang 

meliputi semua hal yang patut baginya dengan meninjau satu susunan. Contoh lafadz ‘ām 

(umum) dalam al-Qur’an adalah: QS. al-Baqarah (2): 275 yang berbunyi:  وأحل الله البيع وحرم

 Ayat ini umum ditujukan pada .(Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba) الربوا

praktik jual beli dengan bentuk apapun dan praktik riba dengan jenis apapun. Penjelasan ini 

hanya bersifat pengantar, masih terdapat klasifikasi dari penggunaan lafaz ām (umum) itu 

sendiri serta penggunaanya dikalangan ulama madzhab. Beralih pada pengertian lafaz 

khusus (الخاص), ialah lafaz yang digunakan secara tatanan bahasa untuk menunjukkan satu 

arti. Seperti contoh: nama-nama orang Muhammad, Khalid, Faris dan lain-lain yang 

menunjukkan kusus satu makna, atau contoh lain dalam a-Qur’an, surah al-Maidah ayat 89 

yang berbunyi:   مسكين عشرة  إطعام   denda atau kafarat yang harus dibayar adalah) فكفرته 

memberi makan sepuluh orang miskin). lafaz  عشرة itu sendiri merupakan kata khusus tidak 

berimplikasi makna lain. Pembahasan lebih lanjut terkait hal ini bisa di lihat: Muhammad 

Musthafa al-Zuhaili, al-Wajīz fi Ushūl al-Fiqh al-Islāmī, Vol. 2 (Beirut: Dār al-Khair, 2006), 

49-76. 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 32  

dan dalil yang pasti (bayān),30 dalil yang tanpa batas atau unlimited 
(muthlaq) dan dalil yang limited (muqayyad),31 bisa dengan pendekatan 
ta’wīl32, atau interpretasi terhadap nash (al-qur’an dan hadis). Selain hal 
itu, ada pula pendekatan dengan meninjau pada bentu perintah (amr) 
atau larangan (nāhī),33 bisa juga dengan pendekatan memahami 

 
30Pengertian mujmal (مجمل) ialah lafaz yang butuh pada penjelasan untuk memberi 

pemahaman terhadap apa yang dimaksud, penjelasan itu bisa berupa keadaan (al-hāl), atau 

lafaz lain atau dalil munfashil. Contoh lafaz mujmal dalam al-Qur’an dalam surah al-Qāri’ah. 

Kata “al-Qāri’ah” (القارعة) masih butuh penjelasan dengan adanya ayat setelahnya. Contoh 

lain dalam al-Qur’an ayat  ثلاثة قروء, lafaz “  قروء ” mempunyai dua makna yakni suci dan haid. 

Termasuk dalam kata mujmal pula yaitu lafaz musytarak. Selanjutnya, pengertian bayan 

 atau penjelasan ialah mengeluarkan sesuatu dari bentuk yang sulit (isykāl) kepada (بيان)

bentuk yang jelas. Penjelasan lebih lanjut lihat: Abd Hamid bin Muhammad ‘Ali, Syarh 

Lathāif al-Isyārat (Semarang: Pustaka al-‘Alawiyyah, t.t.), 37. 
31Sama dengan lafaz umum (عام) dan khusus (الخاص), pembahasan dalil unlimited 

 merupakan bagian dari kajian ushul fiqh dengan meninjau (مقيد) dan dalil yang limited (مطلق)

suatu lafaz dari segi kandungan pengertiannya. Pengertian muthlaq (مطلق) sebagaimana 

disampaikan oleh Ibn Subki yang dikutip oleh Amir Syarifuddin, ialah “suatu lafaz yang 

memberi petunjuk akan hakikat sesuatu tanpa batas”. Contohnya dalam al-Qur’an surah al-

Mujadilah (58): 3: yang berbunyi  فتحرير رقبة من قبل أن يتماسا (maka merendahkanlah hamba 

sahaya sebelum keduanya bergaul). Lafaz رقبة yang berarti “hamba sahaya”adalah kata 

muthlaq karena didalamnya terkandung banyak afrād. Dari hal ini menunjukkan bahwa 

antara lafaz muthlaq dengan lafaz ‘ām (umum) seakan sama, padahal keduanya memiliki 

perbedaan yang prinsip. Lafaz ‘ām (umum) bersifat syumuli (melingkupi) sedang lafaz 

muthlaq bersifat badaī (mengganti). Lanjutnya, adalah pengertian muqayyad (مقيد), yaitu 

lafaz yang menunjukkan hakikat sesuatu yang dibatasi dengan suatu sifat atau syarat. Contoh 

lafaz muqayyad dengan sifat, seperti QS. al-Nisā’ (4): 92:  من قتل مؤمنا خطأ فتحرير رقبة مؤمنة 

(barang siapa yang membunuh orang beriman secara tidak sengaja hendaklah 

memerdekakan hamba sahaya yang beriman). Berbeda pada contoh sebelumnya (pada 

pembahasan muthlaq). Pada ayat ini, terdapat limitasi (qayyid) berupa budak atau hamba 

sahaya (رقبة) yang “beriman”. Lebih jelasnya lihat: Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Vol. 2 

(Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2011), 121-130. 
32 Ta’wīl dalam pembahasannya masuk pada segi penggunaan sebuah lafaz. 

Pengertian dari ta’wīl secara lughat (bahasa/etimologi) ialah al-Tafsir. Sedangkan secara 

terminologi atau pengertian istilah yang dipakai oleh ulama ushul fiqh ialah memalingkan 

suatu lafaz dari makna yang dzahir kepada makna lain disertakan adanya dalil. Oleh 

karenanya tidak diperkenankan melakukan ta’wīl jika tidak ada dalil yang menuntutnya. 

Seperti limitasi pada lafaz muthlaq (taqyid al-muthlaq) dan mengkhususkan lafaz yang 

umum (takhshis al-‘ām) dan lainnya. Untuk mengetahui syarat ta’wil dan pembagiannya 

lihat: Wahbah al-Zuhailī, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī, Vol. 1 (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986), 

313-317. 
33Lafaz ditinjau dari segi sigaht taklif (beban hukum) ada lafaz amr (perintah) dan 

ada lafaz nāhī (larangan). Lafaz amr (perintah) konotasinya pada tuntutan untuk 

mengerjakan sedang lafaz nāhī (larangan) diperuntukkan untuk meninggalkan. Pengertian 

amr (perintah) ialah tuntutan berupa perkataan untuk mengerjakan sesuatu kepada orang 

yang ada dibawahnya (derajat). Sedangkan pengertian nāhī (larangan) ialah tuntutan berupa 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

33 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

mafhūm34 dan manthūq35 serta pendekatan lain yang berhubungan 
dengan kebahasaan. 

Kedua istidlāl bi al-maqāshid al-syarī’ah; pencarian dalil dengan 
pendekatan ini dikenal pula dengan sebutan istidlāl bi al-qawā’id al-
syar’iyyah. Istidlāl semacam ini ditempuh dalam rangka mencapai 
maksud dari adanya syariat itu sendiri (maqāshid al-syarī’ah). Ada 
beberapa pendekatan yang bisa ditempuh dalam hal ini, seperti istidlāl 
melalui qiyās, Istihsān, Istishāb, sadd al-dzarī’ah, mashlahah, dan metode 
lainnya, yang bisa dijadikan sebgai pijakan dalam istinbath hukum. 

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa cara mencari dalil 
dalam ushul fiqh itu sangatlah luas cakupannya.36 Tidak hanya itu, kedua 
klasifikasi istidlāl di atas tidak berdiri sendiri, dalam artian antra satu 
dengan yang lainnya juga saling berkaitan atau memiliki mata rantai 
didalamnya. Sebagai salah satu contoh adalah pengharaman sabu-sabu, 
minuman keras dan benda memabukkan lainnya. Keharaman benda-
benda diperoleh dengan pencarian dalil (istidlāl) dengan pendekatan 
qiyās, yaitu dengan meng- qiyās benda-benda memabukkah tersebut 

 
perkataan untuk meninggalkan sesuatu terhadap orang yang ada dibawahnya (derajat). 

Mengenai lafaz-lafat amr (perintah) dan nāhī (larangan) serta klasifikasinya lihat: Abd 

Hamid bin Muhammad ‘Ali, Syarh Lathāif al-Isyārat, 22-29. 
34 Mafhūm (مفهوم) sesuatu yang menunjukkan terhadap suatu lafadz tidak terhadap 

apa yang diucapkan. Dalam arti lain mafhūm bisa dipahami sebagai makna tersirat (diluar 

teks) suatu lafaz. Atau dalam definisi lain ialah petunjuk suatu lafaz namun tidak ada dalam 

ungkapan lafaz tersebut. Contoh QS. al-Isra’ (17):23:    تقل لهما أف و لا تنهر هما  janganlah) فلا 

kamu berucap kepada kedua orang tuamu, dengan ucapan “uf” dan jangan membentak 

keduanya). Secara lafaz ayat itu tidak memperbolehkan untuk berkata “uf” dan membentak 

kedua orang tua. Namun, makna tersirat dari ayat itu pula ialah kita juga dilarang memukul 

atau melakukan hal-hal yang dapat membuat orang tua kita tersakiti. Mafhūm secara 

klasifikasi besar terbagi dua, ada mafhūm muwāfaqah dan ada mafhūm mukhālafah. Untuk 

lebih jelas dari keduanya, lihat: Wahbah al-Zuhailī, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī, 361-374. 
35Manthūq ( منطوق) secara definisi adalah petunjuk suatu lafaz sesuai dengan redaksi 

yang diucapkan. Dalam artian, dilālah yang dituju dari lafaz tersebut sama dengan apa yang 

sedang diucapkan, atau bisa dikatakan manthūq merupakan pengambilan makna tersurat 

(sesuai teks). Sebagai salah satu contoh QS. Al-Nisā’ (4): 23:   ُتيِ فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُم وَرَبَائبُِكُمُ اللاا

بِهِنا  دَخَلْتمُْ  تيِ   diharamkan atas kamu mengawini anak-anak tiri yang berada dalam) اللاا

asuhanmu dari istri-istri yang telah kamu gauli). Ayat ini jelas pemahamannya sesuai teks 

(tersurat) bahwa seorang ayah dilarang mengawini anak tiri yang berada di bawah asuhan 

suami dari istri yang telah di gauli. Sama dengan mafhūm, adanya manthūq juga terbagi dua 

yaitu sharīh dan ghairu sharīh. Lihat: Wahbah al-Zuhailī, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī, 360-361. 
36Mengenai pembahasan dalil-dalil atau sumber hukum hukum Islam sebelumnya 

sudah di bahas pada pertemuan dengan tema sumber-sumber dalam hukum Islam. Untuk 

pengetian lebih jelasnya lihat: Ali Mustaqim, “Sumber-Sumber Hukum dalam Islam 

(Muttafaq ‘Alaih dan Mukhtalaf Fih)” makalah disajikan dalam pertemuan mata kuliah 

ushul fiqh kontemporer, pada tanggal 27 Oktober 2020. 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 34  

(sebagai fara’) pada khamer (sebagai ashal) dengan illat hukum yang 
sama berupa memabukkan serta hukum asal haram. Hal ini sesuai 
dengan tujuan dan maksud syariat (maqāshid al-syarī’ah) yang berupa 
menjaga akal (hifz al-‘aql). 
 
Cara al- Istidlāl dalam Istimbath al-Ahkam dengan Maqāṣid al-
Syarī‘ah 

Hukum Islam menjunjung tinggi adanya pemeliharaan kesucian 
secara lahir ataupun batin, kesucian yang dimaksud yakni menghendaki 
manusia (umat Islam) dalam melakukan sesuatu sesuai dengan 
fitrahnya, dalam artian sesuai denga tuntunan al-Qur’an dan hadis yang 
merupakan sumber hukum tertinggi umat Islam. Fungsi al-Qur’an dan 
hadis sebagai sumber hukum (mashādir al-ahkām) tertinggi tidak akn 
pernah bergeser. Meski persoalan semakin dinamis dan komplek yang 
dihadapi umat, namun tetap istidlāl (pencarian dalil) dari setiap 
peristiwa hukum yang di hadapi manusia (umat Islam) harus tetap 
menjaga kesucian itu sendiri. Mengingat dinamisasi hukum Islam (fiqh) 
serta kompleknya persoalan dalam kehidupan umat, butuh sebuah 
pendekatan istidlāl agar hukum yang tidak ada dalam al-Qur’an dan 
hadis secara utuh bisa dipahami oleh umat. 

Sebuah pengetahuan yang bersifat umum, bahwa semua hukum 
Allah (al-Qur’an ataupun hadis) baik itu berupa ‘amr (perintah) atau 
nāhi (larangan) tidak akan lepas dari yang namanya kemaslahatan. 
Bahkan Lebih tegas lagi, Abu Zahrah mengatakan secara hakiki tujuan 
hukum Islam itu sendiri adalah kemaslahatan, beliau juga 
mengungkapkan bahwa hukum yang Allah Swt. tetapkan yang terdapat 
dalam al-Qur’an dan Sunnah semuanya demi tujuan mashlahah.37 
Mengapa demikian, karena mashlahah merupakan sarana dalam 
merawat maqāshid al-syarī’ah. Paham maqāshid al-syarī’ah –maksud 
dan tujuan syari’ah diberlakukan- merupakan jembatan pemahaman 
antara syariat dan masyarakat. 

Merupakan sebuah keniscayaan, bahwa konsep maqāshid al-
syarī’ah tidak akan lepas dari yang namanya peran ulama ushul fiqh. 
Sangat disayangkan jika ada pendapat yang mengatakan bahwa 
maqāshid al-syarī’ah merupakan metode yang berdiri sendiri serta 
melepaskan diri dari ushul fiqh. Namun menganggapnya sebagai bagian 
dari ushul fiqh dan bukan metode independen yang tidak bisa 

 
37Muhammad Abu Zahrah, Ushul Fiqh (Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabi, 1958), 289-

290. 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

35 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

menetapkan hukum secara mandiri itu juga tidak bisa dibenarkan. 
Pemahaman yang benar adalah, maqāshid al-syarī’ah merupakan 
metode penetapan hukum (istinbath al-hukm) yang terkadang 
menggunakan teori atau kaidah ushul fiqh dalam memecahkan suatu 
persoalan hukum dengan tanpa menghilangkan prinsip maqāshid al-
syarī’ah sebagai dasar utama. Sedang di sisi lain, maqāshid al-syarī’ah 
menjadi metode independen dalam menetapkan hukum dengan 
mengkritik teori-teori dalam ushul fiqh karena dianggap tidak sesuai 
dengan prinsip maqāshid al-syarī’ah.38 

Istidlāl bil al-Maqāshid merupakan pencarian dalil (thalab al-
dalīl) dengan metodologi istimbat al-hukm yang tetap berdasar pada 
prinsip maqāshid al-syarī’ah atau dalam kata lain adillah al-syar’iyyah al-
maqāshidiyah.39 Abd Karim Zaidan sebagaimana dikutip oleh Holilur 
Rohman membagi al-adillah al-syar’iyyah menjadi tiga bagian:40 
Pertama, dalil yang disepakati oleh semua umat Islam, yaitu al-Qur’an 
dan as-Sunnah. Kedua, dalil yang disepakati oleh mayoritas umat Islam 
seperti ijma’ dan qiyās. Ketiga, dalil yang masih menjadi perdebatan 
(khilāf) dikalangan ulama, seperti Istishāb, Istihsān, sadd al-zhari’ah, 
mashlahah mursalah, syar’u man qablana41, mazhab shahābi42.43 

Berikut Istidlāl bil al-Maqāshid menggunakan metodologi 
istinbath al-hukm berbasis maqāshidy: 
1. Interpretasi al-Qur’an Berbasis Maqāshid 

 
38Holilur Rohman, Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis Maqasid al-Syariah 

(Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama, 2020), 19. 
39Ungkapan ini dipakai karena dalam istinbath hukum menggunakan kaidah-kaidah 

aplikatif ushul fiqh yang tetap bertendensi pada maqāshid al-syarī’ah, sebagai sumber dan 

metode penetapan hukum berbasis maqāshidy. Lihat: Holilur Rohman, Metode Penetapan 

Hukum Islam Berbasis Maqasid al-Syariah, 19. 
40Ibid., 20. 
41Syar’u Man Qablana ialah hukum-hukum yang telah disyari’atkan untuk umat 

sebelumnya (sebelum Islam) yang dibawa oleh para Nabi dan Rasul terdahulu serta menjadi 

beban hukum untuk diikuti oleh umat sebelum adanya syari’at Nabi Muhammad Saw. Lihat: 

Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, 411-421. 
42Mazhab Shahabi dalam beberapa literatur fiqh bahkan hampir keseluruhan 

membahas yang namanya mazhab shahābi namun dengan redaksi yang berbeda, ada yang 

mengenal dengan sebutan qaul shahābi dan ada pula yang menyebut dengan fatwa shahābi. 

Secara sederhana mazhab shahābi ialah “fatwa sahabat secara perorangan”. Lihat: Amir 

Syarifuddin, Ushul Fiqh, 403-411. 
43Sebagaimana penjelasan pada pertemuan sebelumnya, bahwa dalil dibagi menjadi 

dua yakni ada mujma’ ‘alaih (disepakati secara mayoritas) dan mukhtalāf fīh (terjadi 

perbedaan dalam penggunaanya). 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 36  

Al-Qur’an merupakan sumber hukum Islam tertinggi dari yang 
lainnya, firman Allah ini selalu menjadi dalil utama dalam berhujah 
bahkan serasa tidak akan lengkap jika amaliyah seseorang tidak 
dilandasi dengan dalil al-Qur’an, Padahal sejatinya tidak begitu. al-
Qur’an yang dianggap sebagai dalil paling absah penggunaanya serta 
paling mengikat, maka sebuah hal yang patut jika didalamnya 
mengandung berbagai aspek utamanya dalam masalah hukum Islam. 
Penggunaan maqāshid dalam memahami al-Qur’an bisa dengan 
melalui tema-tema, prinsip, nilai-nilai dominan didasari pada sebuah 
persepsi tentang al-Qur’an sebagai suatu kesatuan yang berintegrasi. 
Dengan adanya pendekatan ini, Jasser Auda sebagaimana dikutip oleh 
Holilur Rohman menyatakan bahwa al-Qur’an yang mengandung 
banyak hal seperti keimanan, kisah umat terdahulu, kenabian, alam 
semesta dan hal lainnya bisa dianggap sebagai kesatuan holistik 
dalam memainkan peran signifikan dalam membentuk aturan-aturan 
hukum Islam.44 

Sebagai suatu contoh interpretasi al-Qur’an yang dipahami 
dengan basis maqāshid al-syarī’ah ialah memahami bahwa adanya 
keharaman zina bertujuan untuk menjaga keturunan (النسل  .(حفظ 
Dengan zina diharamkan maka keturunan seseorang menjadi jelas. 
Sebagaimana kita ketahui bersama bahwa ungkapan “anak haram” 
atau “anak zina” akan mencederai anak yang dilahirkan dengan 
perbuatan zina itu sendiri. Bahkan hal ini juga akan berdampak pada 
psikologis anak dan juga sejalan dengan maqāshid al-syarī’ah 
sebagai  العقل  .(menjaga akal) حفظ 

2. Memahami as-Sunnah Berbasis Maqāshidy 
Jasser Auda mengungkapkan dalam kutipan Holilur Rohman, 

pendekatan maqāshid yang holistik juga bisa digunakan sebagai 
upaya menafsirkan hadis-hadis Nabi Saw. Cara interpretasi tersebut 
dengan menimbang kehidupan Nabi secara keseluruhan. Perbedaan 
maksud dari satu hadis memiliki implikasi yang berbeda terhadap 
aturan yang ditetapkan. Perbuatan Nabi mengandung beberapa 
maksud dan tujuan yang berbeda. Seperti, maksud legislasi, fatwa, 
sebagai hakim, sebagai pemimpin, sebagai pendamping, sebagai 

 
44Holilur Rohman, Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis Maqasid al-Syariah, 

20-21. 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

37 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

pendamai, penasehat, pengajar, penertib masyarakat dan non 
instruksi.45 

Sebagai contoh, adanya perintah berjemaah sholat dalam hadis 
nabi yang diriwayatkan oleh Abdullah bin ‘Umar: 

)صلًة  قال:  سلم  و  عليه  الله  صلى  الله  رسول  ان  عنه  الله  رضي  عمر  بن  الله  عبد  عن 
 الجماعة افضل من صلًة الفد بسبع و عشرين درجة( متفق عليه. 

Artinya: Hadis dari Abdullah bin ‘Umar Ra. Ia berkata: Rasulullah Saw. 
bersabda: (shalat berjamaah lebih utama dari sholat sendiri-
sendiri dengan pahala 27 derajat). Hadis muttafaq ‘alaih.46 

Hadis ini menjelaskan kesunnahan serta anjuran adanya shalat 
berjamaah. Namun akan terlihat berbeda, disaat pandemi Covid 19 
melanda, larangan shalat berjamaah dengan diperkuat Surat Edaran 
(SE) Menteri Agama tentang Panduan Ibadah di Masa Pandemi. 
Berdasar Surat Edaran tersebut, menteri agama tidak 
memperkenankan shalat jamaah dimasa pandemi dengan dalih 
penyebaran virus corona yang cepat penularannya serta sulitnya 
virus ini di deteksi. Pelarangan tersebut sesuai dengan adanya 
maqāshid al-syarī’ah yang berupa ا لنفس حفظ   (menjaga jiwa). 
Penggunaan dalih maqāshid al-syarī’ah ini bisa dibenarkan bila sesuai 
dengan konsep maqāshid al-syarī’ahitu sendiri. 

3. Silogisme (Qiyās)47 Berbasis Maqāshidy 
Qiyās merupakan sumber hukum Islam ke-4, termasuk 

kedalam sumber hukum yang mujma’’alaih (disepakati oleh ulama). 
Semua ulama jumhur sepakat akan kehujjahan qiyās, hal ini diakui 
karena qiyās mempunyai hal yang khusus. Adanya kaidah bahwa nash 

 
45Holilur Rohman, Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis Maqasid al-Syariah, 

21. 
46Ibn Hajar al-‘Asqalāni, Bulūgh al-Marām fī Adillah al-Aḥkām (Surabaya: Nurul 

Huda, t.t.), 87. 
47Qiyâs merupakan suatu cara penggunaan ra’yu untuk menggali hukum shara’ 

dalam hal-hal yang nash -al-Qur’an dan hadis- tidak menetapkan hukum secara jelas. Pada 

dasarnya ada dua macam cara penggunaan ra’yu, yaitu: Pertama; penggunaan ra’yu yang 

masih merujuk kepada nash. Kedua; penggunaan ra’yu secara bebas tanpa mengaitkannya 

kepada nash. Lihat: Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Vol. 1, 316. Makna qiyâs (قياس) sendiri 

adalah قدر (mengukur), secara etimologi qiyās (قياس) adalah التقدير (mengetahui ukuran dari 

adanya sesuatu). Sedangkan definisi qiyās secara istilah menurut al-Qādhi al-Bāqilāni 

adalah: “Menyamakan sesuatu yang diketahu dengan sesuatu yang lain dalam menetapkan 

hukum diantara keduanya atau meniadakannya dengan mempertimbangkan hal yang sama 

dari keduanya baik dalam segi hukum atau sifatnya”. Lihat: Wahbah al-Zuhailī, Ushūl al-

Fiqh al-Islāmī, 601. 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 38  

itu terbatas sedang kejadian atau fenomena hukum tidak terbatas 
adanya. Sebuah hal yang tidak bisa diterima oleh pemikiran jika hal 
yang terbatas mengkaji atau menjadi landasan dari hal yang tidak 
terbatas.48 Qiyās merupakan pengembangan dari ra’yu itu sendiri, 
namun tidak dapat dipungkiri bahwa penggunaan qiyās akan tetap 
berdasar pada sumber hukum utama yakni al-Qur’an dan hadis. 

Sebagai salah satu contoh adalah pengharaman sabu-sabu, 
minuman keras dan benda memabukkan lainnya. Keharaman benda-
benda diperoleh dengan pencarian dalil (istidlāl) dengan pendekatan 
qiyās, yaitu dengan meng- qiyās benda-benda memabukkah tersebut 
(sebagai fara’) pada khamer (sebagai ashal) dengan illat hukum yang 
sama berupa memabukkan serta hukum asal haram. Hal ini sesuai 
dengan tujuan dan maksud syariat (maqāshid al-syarī’ah) yang 
berupa menjaga akal (hifz al-‘aql). 

4. Mashlahah49 Berbasis Maqāshidy 
Mashlahah merupakan metode istinbath yang menjadi ikhtilaf 

penggunaannya sebagai pendekatan dalam mencari dalil. Segolongan 
ulama ushul fiqh menyebutkan bahwa mashlahah mursalah 
merupakan bagian dari istidlāl. Bahkan sebagian ulama ushul 
(ba’dhuhum) menyebutnya dengan istilah “istidlāl al-mursal”. Sedang 
al-Haramain tetap menyebutnya sebagai istidlāl secara mutlak. 
Dalam segi perbuatan ada dua hal yang dapat berimplikasi pada 
mashlahah. yaitu jalb al-mashālih (menarik kemaslahatan memang 

 
48Musthafa al-Zuhaili, al-Wajīz fi Ushūl al-Fiqh al-Islāmī, Vol. 1, 237. 
49Secara etimologi atau arti bahasa (lughat) kata mashlahah (مصلحة) merupakan 

bentuk masdar dari kata shaluha-yashluhu-Shulāhan ( صلاحا  -يصلح  -صلح  ) yang mempunyai 

arti menghilangkan kejelekan atau sesuatu yang bermanfaat, merupakan lawan kata dari 

fasada (فسد) yang berarti jelek. Lihat: Ibrahim Anis, al-Mu’jam al-Wasīth, Vol. 1 (Beirut: 

Dar al-Ilmiyah, 1987), 520. Dalam artian, kata mashlahah itu sendiri selalu dikonotasikan 

pada perbuatan-perbuatan baik. Amir Syarifuddin mengungkapkan bahwa secara umum 

mashlahah merupakan hal yang bermanfaat bagi manusia, baik kemanfaatan itu berupa 

menghasilkan suatu kesenangan atau kemanfaatan tersebut didapat dengan cara menolak 

atau menghindar dari kemudharatan. Sedangkan dalam pengertian istilah menurut al-

Ghazali mashlahah merupakan hal yang mendatangkan manfaat (keuntungan) dan 

menjauhkan dari kemudharatan (kerusakan), dengan tujuan memelihara tujuan syara’. 

Lihat: Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, 345-346. Pendapat lain diungkapkan oleh al-

Khawārizmi: 

 والمراد بالمصلحة المحافظة على مقصود الشرع، بدفع المفاسد عن الخلق. 

“yang dimaksud mashlahah ialah menjaga maksud syari’at dengan cara menolak 

kejelekan (mafāsid) dari manusia”. Pendapat ini sebenarnya senada dengan apa yang 

diungkapkan al-Ghzali. Lihat: Muhammad bin ‘Ali al-Syaukāni, Irsyād al-Fuhūl Ila Tahqīq 

al-Haq min Ilm al-Ushūl (Riyad: Dār al-Fadhilah, 2000), 990. 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

39 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

dari dzat pekerjaanya) dan dar al-mafāsid (mendatangkan 
kemaslahatan dengan menolak hal yang mudharat). 

Sebagai salah satu contoh ialah kontroversi fatwa Majeleis 
Ulama Indonesia (selanjutnya disebut MUI) No. 33 tahun 2018 
tentang Penggunaan Vaksin Measles Rubella (MR) Produk dari Serum 
Intitute of India (SII) Untuk Imunisasi”. Dalam Fatwanya MUI 
memperbolehkan penggunaan Vaksin Measles Rubella (selanjutnya 
disebut MR). Kandungan vaksin MR inimemanfaatkan unsur babi 
yang tentu hukumnya bagi orang Islam adalah haram. Namun MUI 
memberi batas kebolehan penggunaan tersebut dengan alasan: 1) 
kondisi keterpaksaan (dharurah syar’iyah); 2) belum ditemukan 
vaksin atau obat terkait yang halal atau suci; 3) adanya keterangan 
dari ahli yang kompeten dan dipercaya adanya pengaruh besar jika 
tidak diimunisasi.50 

Jika dikaji dengan konsep mashlahah berbasis maqāshidy 
penggunaan vaksin MR sebagai imunisasi bisa dibenarkan dan 
sejalan dengan dasar maqāshid al-syarī’ah yang berupa النفس  حفظ 
(menjaga jiwa). Dengan alasan penggunaan sebagaimana dalam 
fatwa MUI tersebut. 

5. Istihsān51 Berbasis Maqāshidy 
Istihsān termasuk metode ijtihad yang diperselisihkan oleh 

ulama (mukhtalaf fih), meski secara praktis semua ulama 
menggunakannya. Perbedaan mendasar yang menjadi besar sehingga 
menyebabkan terjadinya pro-kontra terdapat dalam definisi. 
Maksudnya perbedaan tersebut terjadi disebabkan bedanya 
“pengertian”. Ulama yang menggunakan metode Istihsān berbeda 
pemaham dengan orang yang tidak memakai metode ini dalam 
mendefinisikannya, begitu pula sebaliknya. Yakni ulama yang 
menolak Istihsān memahami definisi yang berbeda dari ulama yang 
menganggapnya sebagai metode.52 

 
50Holilur Rohman, Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis Maqasid al-Syariah, 

144. 
51Secara etimologi (lughat) Istihsān berarti “memperhitungkan sesuatu lebih baik” 

atau “adanya sesuatu itu lebih baik”, atau “mencari yang lebih baik untuk diikuti, karena 

memang disuruh untuk itu”. Sedangkan Istihsān secara istilah ialah sebagaimna 

didefinisikan oleh al-Syathibi (ulama malikiyah) ialah “menggunakan kemaslahatan yang 

bersifat juz’i sebagai pengganti dalil yang bersifat kulli”. Lihat: Amir Syarifuddin, Ushul 

Fiqh, 324-343. 
52Ibid. 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 40  

Contoh istinbath al-hukm dengan menggunakan metode 
Istihsān berbasis maqāshidy ialah memakan bangkai atau benda najis 
adalah hukumnya haram, tetapi dalam keadaan mendesak 
(dharurah) maka hukumnya boleh dikonsumsi. Hal ini sejalan dengan 
konsep dasar maqāshid al-syarī’ah yang berupa النفس  menjaga) حفظ 
jiwa). Hal ini sejalan dengan definisi Istihsān yang diberikan oleh 
Jasser Auda yaitu mengabaikan implikasi-implikasi formal (hukum 
kulli) dan menerapkan maqāshid secara langsung (hukum juz’i). 
Dalam arti lain yang lebih sederhana. Istihsān ialah berpaling dari 
hukum kulli (hukum dasar) menju hukum juz’i (hukum 
lain/pengecualian) karena ada dalil atau kondisi lain yang 
mengharuskan berpaling.53 

6. Sadd al-Zharī’ah54 Berbasis Maqāshidy 
Istilah sadd al-zharī’ah adalah pembahasan seputar upaya 

untuk menghalangi dan memblokade semua akses dan kemungkinan 
dari suatu perbuatan tertentu yang pada dasarnya diperbolehkan 
maupun dilarang untuk mencegah terjadinya segala jenis kerusakan 
dan kemudharatan. Dalam arti lain, sadd al-zharī’ah merupakan 
sebuah langkah pencegahan atau preventih untuk memblokade jalan 
terjadinya hal yang tidak diinginkan (mudharat). 

Salah satu contoh langkah preventif dalam pembaharuan 
hukum perkaiwinan adalah adanya pencatatan perkawinan. Adanya 
pencatatan perkawinan yang tidak pernah ada dalam kitab fiqh klasik 

 
53Holilur Rohman, Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis Maqasid al-Syariah, 

135. 
54

Kata sadd al-zharī’ah ( ِسَدُّ الذارِيْعَة( dalam gramatika arab merupakan bentuk frase 

(iḍâfah) yang terdiri dari dua kata, yaitu kata“saddu” ( ُّسَد) dan kata “al-zharī’ah ( ْالَذارِيْعَة). 

Secara etimologi kata “saddu” ( ُّسَد) merupakan kata kerja yang berbentuk abstrak (mashdar)  

dari سدا يسد,   ,yang  dalam bahasa arab digunakan untuk arti menutup, mengunci سد, 

membuntui atau menyumbat. Lihat: Atabik Ali & Ahmad Zuhdi Muhdlor, Al-‘Ἀshrī; Kamus 

Kontemporer Arab Indonesia (Yogyakarta: Multi Karya Grafika, t.t.), 1053. Sedangkan kata 

kata “al-dharî’ah” ( ْالَذارِيْعَة) sendiri merupakan bentuk kata benda (isim) yang bersifat 

tunggal yang berarti perantara, sarana atau wasilah. Lihat: Atabik Ali & Ahmad Zuhdi 

Muhdlor, Al-‘Ἀshrī; Kamus Kontemporer Arab Indonesia, 929. Secara terminologi sadd al-

zharī’ah menurut al-Qarāfī sadd al-zharī’ah  ( ِسَدُّ الذارِيْعَة( adalah: 

 حَسْمٌ مَادةٌَ وَسَائلُِ الْفَسَادِ دفَْعًا لَهُ. 

“Memotong jalan kerusakan (mafsadah) sebagai cara untuk menghindari 

kerusakan tersebut”. Lebih tegasnya ia juga mengungkapkan bahwa perbuatan yang bebas 

dari unsur kerusakan (mafsadah), namun jika perbuatan itu merupakan jalan atau sarana atas 

terjadinya sebuah kerusakan (mafsadah), maka kita harus mencegah perbuatan tersebut. 

Lihat: Shihāb al-Dīn Ahmad bin Idrīs al-Sonhājī al-Qarāfī, Syarh Tanqih al-Fushūl fī ‘Ilmi 

al-Ushūl (t.tp: t.p., 2000), 503. 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

41 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

bahkan dalam al-Qur’an dan hadis tidak pernah dijelaskan hal ini 
menimbulkan banyak reaksi penolakan (pendapat atau perbuatan). 
Dalam Islam tidak mencatat pernikahan merupakan bukan hal yang 
ugen atau sebuah keharusan. Namun, ketika pernikahan yang tidak 
dicatatkan menimbulkan dampak degatif (mudharat) maka 
mencatatkan perkawinan pada instansi berwenang merupakan 
langkah preventif atau saddan li al-zharī’ah untuk memblokade jalan 
menuju akses terjadinya kemudharatan tersebut. Seperti tidak 
diakuinya anak secara perdata, tidak dianggapnya istri sebagai istri 
yang sah dan hal lainnya. Hal ini sejalan dengan konsep dasar 
maqāshid al-syarī’ah yang berupa salahsatunya menjaga keturunan 
 55.(حفظ النسل)

7. ‘Urf56 Berbasis Maqāshidy 
‘Urf merupakan adillah al-syar’iyah menurut ulama fiqh, 

mereka banyak menghukumi persoalan fiqh yang bersifat cabang 
(fara’) dengan menggunakan dalil ‘urf  khususnya dalam bab sumpah, 
nazar dan talak.57 Sebagai salah satu contoh ‘urf yang koheren dengan 
maqāshid al-syarī’ah ialah sebuah kebiasaan orang madura (bahkan 
umat Islam pada umumnya) di setiap akhir semester (menjelang 
kenaikan kelas) diadakan pagelaran imtihān atau dengan nama lain 
haflah al-ikhtibar. Perayaan ini merupakan hal yang sudah lumrah 
dan dikenal dalam kehidupan masyarakat serta berjalan cukup lama. 
Jadi perayaan tersebut bisa dikategorikan sebagai ‘Urf atau ‘Ādah. 
Sebagaimana imam Suyuthi (mazhab Syafi’iyah) mengatakan: 

 
55Lihat: Moh. Mujibur Rohman & Mohsi, “Konstruksi I’lan al-Nikah dalam Fiqh 

Pancasila (Telaah Pencatatan Perkawinan Perspektif sad al-Dzariah)”, Ulumuna; Jurnal 

Studi Keislaman, Vol. 3, No. 1 (Juni 2017), 15-35. 
56Wahbah al-Zuhailī  mendefinisikan ‘urf (عرف) ialah sesuatu yang menjadi 

kebiasaan dalam kehidupan manusia, baik hal itu berupa pekerjaan yang lumrah diantara 

mereka atau berupa perkataan yang dikenal secara khusus dan tidak pernah ditemukan oleh 

ahli bahasa, serta tidak mendapat penolakan oleh orang lain ketika mendengarnya. 

Pengertian ini sudah mengandung pada klasifikasi ‘urf yaitu ada fi’lī dan ada qaulī. Sudah 

menjadi hal yang lumrah ketika ‘urf diperbincangkan maka akan ada yang bertanya tentang 

‘ādah. al-Zuhailī lebih tegasnya mengatakan bahwa ‘urf merupakan al-‘ādah al-jamā’iyah 

(adat yang mengglobal). Lihat: Wahbah al-Zuhailī, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī, Vol. 2, 828. 

Diantara ahli bahasa memang menganggap ‘urf dengan ‘ādah merupakan kata yang 

mutaradif (sinonim). Namun sebagian ulama mengatakan bahwa diantara keduanya terdapat 

sedikit perbedaan, yakni ‘urf  sifatnya lebih terkenalnya suatu pekerjaan sedangkan ‘ādah 

terpaut pada waktu antara lama atau tidaknya sesuatu tersebut. Lihat: Amir Syarifuddin, 

Ushul Fiqh, 386-402.   
57Wahbah al-Zuhailī, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī, Vol. 2, 828. 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 42  

 كل ما ورد به الشرع مطلقا، و لا ضابط له فيه، و لا اللغة يرجع فيه إلَ العرف. 
“setiap hal yang datang mengandung syari’at secara mutlak, namun 
tidak pernah ada dasar dalam syari’at serta tidak dikenal dalam 
kebahasaan. Maka hal itu dikembalikan kepada ‘urf” (kebiasaan).58 

Berdasarkan hal ini, bahwa perayaan imtihān atau dengan 
nama lain haflah al-ikhtibar dikatakan sebagai ‘urf dan masuk pada 
klasifikasi ‘urf shahīh. Selain hal itu, perayaan ini sesuai dengan 
konsep dasar maqāshid al-syarī’ah sebagai   العقل  .(menjaga akal) حفظ 
Dimana, di dalamnya terdapat perlombaan atau hal-hal yang 
mendorong kepada anak atau peserta didik untuk berkreativitas 
sesuai bakat dan mengadu kecerdasan antar satu sama lainnya. 

8. Istishāb59 Berbasis Maqāshidy 
Secara hakikat istishāb masih menjadi perbedaan atau khilaf 

dikalangan ulama ushul fiqh sehingga keberadaanya sebagai dalil 
yang masih diperselisihkan kehujjahannya (mukhtalāf fīh). Dari 
perbedaan ini hingga timbul implikasi pendapat bahwa istishāb ialah 
berpindahnya qiyās kepada qiyās yang lebih kuat, atau pendapat lain 
yang mengatakan bahwa istishāb ialah berpindahnya dalil hukum 
kepada kebiasaan (al-‘ādah) karena tujuan kemaslahatan. Sebagai 
bentuk metodologi istinbath al-hukm maka sudah sepantasnya 
adanya istishāb tidak boleh mencederai kesucian syari’ah dalam 
artian harus tetap sejalan dengan maqāshid al-syarī’ah.  

Sebagai contoh dari istishāb berbasis maqāshidy ialah 
kelangkaan Bahan Bakar Minyak (BBM) utamanya dalam jenis bahan 
bakar peremium atau bensin. Kita ketahui bersama bahwa di daerah 
Pamekasan tidak semua daerah terdapat SPBU. Di saat-saat sekrang 
ini, dimana merebabnya Pom Mini di beberapa tempat atau trotoar 
jalan entah itu di kota ataupun di desa-desa. Akibatnya, bensin atau 
premium yang ada di SPBU mengalami kelangkaan karena di borong 

 
58Abi Bakar bin Abi al-Qāsim al-Ahdal, al-Muqtathifāt li Syarh al-Farāid al-

Bahiyah ‘ala Nadzm al-Qawāid al-Fiqhiyyah (Pasuruan: Pustaka Sidogiri, 2009), 50. 
59Istishāb (إستسحاب) secara lughat (makna) diambil dari akar kata صحب yang berarti 

sahabat, perubahannya menjadi إستسحاب mengikuti wazan إستفعل yang masdarnya berupa 

 merupakan bentuk masdar. Jadi, istishāb secara bahasa dengan ikut إستسحاب jadi ,إستفعال

wazan   إستفعل mempunyai faidah menjadikan (wijdān) sehingga maknanya menjadi 

menjadikan sahabat. Lihat: Muhammad Ma’shum bin Ali, al-Amtsilatu al-Tashrifiyah, 26-

29. Lihat pula: Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir: Arab-Indonesia, 764. 

Secara istilah istishāb sebagaimana al-Syaukāni seperti yang dikutip oleh Amir Syarifuddin 

ialah “sesuatu yang pernah berlaku secara tetap pada masa lalu, pada prinsipnya tetap 

berlaku pada masa yang akan datang”. Lihat: Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, 364-386. 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

43 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

oleh mereka para pengecer atau jrigen. Hal ini jika di kaji dengan 
metode istishāb berbasis maqāshidy akan menghasilkan hukum yang 
relatif:  

Pertama, jika para pengecer membeli bensin sebanyak 
mungkin untuk dijual kembali dengan tujuan mempermudah 
masyarakat dalam mendapatkan bensin dengan takaran harga pasar 
yang tetap (harga tidak berubah karena kelangkaan), maka 
hukumnya diperbolehkan. Kedua, namun jika para pengecer membeli 
bensin dari SPBU untuk di timbun dan di jual lagi dengan harga yang 
lebih mahal karena dalih kelangkaan bensin maka hukumnya haram. 
Semua transaksi jual beli antara pengecer itu hukumnya halal namun 
akan berubah sesuai dengan kegunaan barang dari transaksi 
tersebut. Adanya kajian permasalahan ini dengan metode istishāb 
dengan tetap berdasar pada dengan maqāshid al-syarī’ah yang 
berupa menjaga harta (حفظ المال).  

Berdasarkan pemaparan diatas tentang dalil-dalil yang berbasis 
maqāshidy atau sejalan dengan pembahasan maqāshid al-syarī’ah. Dapat 
disimpulkan bahwa maqāshid al-syarī’ah jika disandingkan dengan 
beberapa metode istnbath al-hukm akan menjadi pengontrol agar tidak 
sembarangan menggunakan dalil-dalil syariat atau dasar-dasar hukum 
sehingga hukum yang ditetapkan akan tetap sejalur dengan maqāshid al-
syarī’ah (tujuan dan maksud diadakannya hukum) sehingga formulasi 
hukum yang dihasilkan tidak mencederai keabsahan dalil-dalil itu 
sendiri. 
 
Kesimpulan 

Berdasar pembahasan yang ada dapat diambil kesimpulan bahwa 
istidlāl  sebagaimana yang diungkapkan oleh al-Syaukāni, secara istilah 
pengertian istidlāl dikalangan ulama ushul fiqh ialah: “pencarian 
terhadap dalil yang tidak ada dalam nash (al-Qur’an dan hadis), tidak 
pula ada dalam ijma’ dan tidak dalam qiyās. Secara garis besar ulama 
ushul fiqh mengklasifikasikan istidlāl kedalam dua bentuk. Yaitu istidlāl 
bi al-qawā’id lughawiyah (melalui pendekatan kaidah-kaidah bahasa) 
dan istidlāl bi al-maqāshid al-syarī’ah (melalui pendekatan maqāshid al-
syarī’ah), pendekatan ini dikenal dengan sebutan istidlāl bi al-qawā’id al-
syar’iyyah. Maqāshid al-Syarī’ah jika disandingkan dengan beberapa 
metode istnbath al-hukm akan menjadi pengontrol agar tidak 
sembarangan menggunakan dalil-dalil syariat atau dasar-dasar hukum 
sehingga hukum yang ditetapkan akan tetap sejalur dengan maqāshid al-
syarī’ah (tujuan dan maksud diadakannya hukum) sehingga formulasi 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 44  

hukum yang dihasilkan tidak mencederai keabsahan dalil-dalil itu 
sendiri. 

 
Daftar Pustaka 

 
‘Ali, Abd Hamid bin Muhammad. (t.t.). Syarh Lathāif al-Isyārat. 

Semarang: Pustaka al-‘Alawiyyah. 

Abdurrohman, Dudung. (2003). Pengantar Metode Penelitian. 
Yogyakarta: Kurnia Kalam Semesta. 

Abu Zahrah, Muhammad. (1958). Ushul Fiqh. Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabi.  

al-‘Asqalāni, Ibn Hajar. (t.t.). Bulūgh al-Marām fī Adillah al-Aḥkām. 
Surabaya: Nurul Huda. 

al-Ahdal, Abi Bakar bin Abi al-Qāsim. (2009). al-Muqtathifāt li Syarh al-
Farāid al-Bahiyah ‘ala Nadzm al-Qawāid al-Fiqhiyyah. Pasuruan: 
Pustaka Sidogiri. 

Ali Mustaqim, “Sumber-Sumber Hukum dalam Islam (Muttafaq ‘Alaih 
dan Mukhtalaf Fih)” makalah disajikan dalam pertemuan mata 
kuliah ushul fiqh kontemporer, pada tanggal 27 Oktober 2020. 

Ali, Atabik & Muhdlor, Ahmad Zuhdi. (t.t.). Al-‘Ἀshrī; Kamus Kontemporer 
Arab Indonesia (Yogyakarta: Multi Karya Grafika, t.t.), 1053. 

Ali, Muhammad Ma’shum bin. (t.t.). al-Amtsilatu al-Tashrifiyah. t.tp: 
Maktab al-Syaikh Salim bin Sa’ad Nabhān. 

al-Jamal, Sulaimân bin ‘Umar al-‘Ajīlī. (2011). al-Futūhāt al-Ilahiyah bi 
Taudhīh Tafsīr Jalālain li al-Daqāiq al-Khāfiyah, Vol. 2. Beirut: 
Dar al-Kutub al-Islamiyah, 2011. 

al-Mahallī, Jalāl al-Dīn. (t.t.). al-Waraqāt fi Ushūl Fiqh. Surabaya: 
Maktabah Muhammad bin Ahmad Nabhān. 

al-Marāghi, Ahmad Muthafa. (1946). Tafsīr al-Marāghi, Vol. 5. Mesir: t.p. 

al-Qaradawi, Yusuf. (2001). Fiqh al-Awlawiyyāt. Kairo: Dār al-Syurūq. 

al-Qarāfī, Shihāb al-Dīn Ahmad bin Idrīs al-Sonhājī. 2000. Syarh Tanqih 
al-Fushūl fī ‘Ilmi al-Ushūl. t.tp: t.p. 

Al-Qur’ān. 

al-Raysuni, Ahmad. (1995). Nazariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-
Shatibi. Rabat: Dar al-Aman. 



Moh. Mujibur Rohman, dkk 

45 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

al-Syāthibi, Abu Ishaq Ibrahīm. (2003). al-Muwāfaqāt fi Ushul al-
Syarī’ah, Vol. 2. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

al-Syaukāni, Muhammad bin ‘Ali. (2000). Irsyād al-Fuhūl Ila Tahqīq al-
Haq min Ilm al-Ushūl. Riyad: Dār al-Fadhilah. 

al-Zhahiri, Abu Muhammad ‘Ali Ibn Hazm. (1987). al-Ihkām fi Ushūl al-
Ahkām, Vol. 1. Beirut: Dār al-Jail. 

al-Zuhaili, Muhammad Musthafa. (2006). al-Wajīz fi Ushūl al-Fiqh al-
Islāmī, Vol. 2. Beirut: Dār al-Khair. 

al-Zuḥaylī, Wahbah. (1986). Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, Jilid I. Damaskus: Dār 
al-Fikr. 

Anis, Ibrahim. (1987). al-Mu’jam al-Wasīth, Vol. 1. Beirut: Dar al-Ilmiyah. 

Auda, Jasser. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. 
London: The International Institute of Islamic Thought. 

Kamali, Mohammad Hashim. (2008). Shari‘ah Law: An Introduction. 
Oxford: Oneworld Publications. 

Khallāf, ‘Abdu al-Wahhāb. (t.t.). ‘Ilmu Ushūl al-Fiqh. Mesir: Maktabah al-
Da’wah al-Islamiyah. 

Luthfiyah, “Maqashid Syariah (Pengertian, Ruang Lingkup, Fungsi, 
Urgensi dan Klasifikasi)” makalah disajikan dalam pertemuan 
mata kuliah ushul fiqh kontemporer, pada tanggal 12 November 
2020. 

Muhaimin, Umar. “Metode Istidlal dan Istishab (Formulasi Metodologi 
Ijtihad)”, Yudisia, Vol. 8, No. 2 (Desember 2017), 332.  

Munawwir, Ahmad Warson. (1997). Kamus al-Munawwir: Arab-
Indonesia. Surabaya: Pustaka Progressif. 

Rahman, Fazlur. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an 
Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago Press. 

Rohman, Holilur. (2020). Metode Penetapan Hukum Islam Berbasis 
Maqasid al-Syariah. Yogyakarta: Magnum Pustaka Utama. 

Rohman, Moh Mujibur, and M. Mohsi. "Konstruksi Ilan Al-Nikah Dalam 
Fiqh Pancasila (Telaah Pencatatan Perkawinan Perspektif Sad 
Al-Dzariah)." Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman 3.1 (2017): 15-
35. 



Mengejawantahkan Metode Istimbath Al-Ahkam Berbasis Maqāshid Al-Syarī’ah 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 46  

Rohman, Moh Mujibur, et al. "Historical Approach and Philological 
Approach as Methodological Reasoning in the Study of the al-
Quran (A Conceptual Study): Historical Approach dan 
Philological Approach sebagai Nalar Metodologis dalam Kajian 
Studi al-Quran (Sebuah Telaah Konseptual)." Al-Maktabah: 
Jurnal Studi Islam Interdisiplin 1.2 (2024): 94-115. 

Rohman, Moh Mujibur, et al. "Methodological reasoning finds law using 
normative studies (theory, approach and analysis of legal 
materials)." MAQASIDI: Jurnal Syariah dan Hukum (2024): 204-
221. 

Soekanto, Soerjono and Mamudji, Sri. (2015). Penelitian Hukum 
Normatif: Suatu Tinjauan Singkat. Jakarta: Rajawali Pers. 

Syarifuddin, Amir. (2011). Ushul Fiqh, Vol. 2. Jakarta: Kencana Prenada 
Media Group. 

Syu’aib, Khalil. “Metode Istidlal Imam Fakhr al-Din al-Razi; Refleksi 
Pemikirannya dalam Kitab al-Mahshul fi ‘Ilm Ushul al-Fiqh”, 
Jurnal Potensia, (Juni 2013), 108. 

Tahir, Rusdin, et al. Metodologi penelitian bidang hukum: Suatu 
pendekatan teori dan praktik. PT. Sonpedia Publishing 
Indonesia, 2023. 

 


