Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam
e-ISSN: 3047-2768, DOI: 10.36420/Qisth
Available online at: https://ejournal.iaimu.ac.id/index.ph isth

Dari Nasab ke Nilai Moral: Rekonstruksi Konsep Kafa’ah dalam
Perkawinan Islam Perspektif Empat Mazhab

Fatmawatil, Mutia Tsamratus Sabrina 2,

L2[nstitut KH Yazid Karimullah
Corresponding Author’s: fatmawati@stisng.ac.id

Abstract
The concept of kafa’ah (compatibility) constitutes a significant
principle in Islamic marriage law, aimed at preserving marital
harmony and social stability. However, the understanding of
kafa’ah is not monolithic; rather, it has developed diversely within
Islamic jurisprudence, particularly across the four Sunni schools of
law. This article examines the construction of the concept of
kafa’ah from the perspectives of the Hanafi, Maliki, Syafi‘l, and
Hanbali schools, and explores its relevance and reinterpretation in
contemporary Islamic family law through a maqasid al-shari‘ah
approach. Employing a qualitative library research design, this
study integrates normative-juridical, historical, and comparative
analyses of classical figh sources and recent scholarly literature.
The findings indicate that all four schools consistently prioritize
religious commitment and moral integrity as the core elements of
kafa’ah, while differing in their treatment of social factors such as
lineage, occupation, freedom, and economic capacity. These
differences reflect the flexibility of Islamic legal reasoning in
responding to diverse social contexts. In contemporary settings, a
rigid, status-based interpretation of kafa’ah appears increasingly
inadequate and may conflict with principles of justice and equality.
Accordingly, this article argues for a contextual reinterpretation of
kafa’ah as ethical and spiritual compatibility, grounded in shared

Vol.3 No.1 Januari 2026

@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 International License.

M


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://ejournal.iaimu.ac.id/index.php/Qisth
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:fatmawati@stisnq.ac.id

The Role of Qawa‘id fiqghiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues

responsibility and aligned with the objectives of maqasid al-
shari‘ah in modern Islamic family law.

Keywords: kafa’ah, Islamic marriage law, comparative figh, four
Sunni schools, maqgasid al-shari‘ah

Abstrak

Konsep kafa’ah (kesepadanan) merupakan salah satu prinsip
penting dalam hukum perkawinan Islam yang bertujuan menjaga
keharmonisan rumah tangga dan stabilitas sosial. Namun,
pemahaman terhadap kafa’ah tidak bersifat tunggal, melainkan
berkembang secara beragam dalam tradisi fikih, khususnya dalam
empat mazhab Sunni. Artikel ini bertujuan menganalisis
konstruksi konsep kafa’ah dalam perspektif mazhab Hanafj,
Maliki, Syafi7, dan Hanbali, serta menelaah relevansi dan
reinterpretasinya dalam konteks hukum keluarga Islam
kontemporer melalui pendekatan maqasid al-syari‘ah. Penelitian
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi
kepustakaan, memadukan analisis normatif-yuridis, historis, dan
komparatif terhadap sumber-sumber fikih klasik dan literatur
akademik mutakhir. Hasil kajian menunjukkan bahwa seluruh
mazhab sepakat menempatkan agama dan akhlak sebagai inti
utama kafa’ah, sementara perbedaan muncul dalam penilaian
terhadap faktor-faktor sosial seperti nasab, profesi, kebebasan,
dan kemampuan ekonomi. Perbedaan tersebut mencerminkan
fleksibilitas ijtihad Islam dalam merespons realitas sosial yang
beragam. Dalam konteks modern, pemahaman kafa’ah yang terlalu
berbasis status sosial dinilai kurang relevan dan berpotensi
bertentangan dengan nilai keadilan dan kesetaraan. Oleh karena
itu, artikel ini menegaskan pentingnya reinterpretasi kafa’ah
sebagai keserasian etis, spiritual, dan tanggung jawab bersama
antara pasangan, sejalan dengan tujuan maqasid al-syari‘ah dan
dinamika hukum keluarga Islam kontemporer.

Kata Kunci: kafa’ah, perkawinan Islam, fikih perbandingan, empat
mazhab, maqasid al-syari‘ah

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 68



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina

Pendahuluan

Perkawinan dalam Islam merupakan institusi fundamental yang
memadukan dimensi spiritual, moral, dan sosial dalam kehidupan
manusia. la tidak dipahami semata sebagai kontrak hukum antara laki-
laki dan perempuan, tetapi sebagai ikatan sakral yang bertujuan
membentuk ketenangan batin (sakinah), cinta yang berkesinambungan
(mawaddah), dan kasih sayang yang berorientasi pada kemanusiaan
(rahmah). Dalam kerangka normatif Islam, pernikahan berfungsi
sebagai fondasi pembentukan keluarga yang stabil dan bermartabat,
sekaligus sebagai unit dasar bagi terwujudnya tatanan sosial yang
berkeadaban (Al-Ghazali, n.d.; Al-Qaradawi, 2010). Oleh karena itu,
Islam memberikan perhatian serius terhadap faktor-faktor yang
berpotensi menjaga atau justru merusak keharmonisan rumah tangga.

Salah satu konsep penting dalam hukum perkawinan Islam yang
berkaitan langsung dengan keharmonisan tersebut adalah kafa’ah, yang
secara umum dimaknai sebagai kesepadanan atau kompatibilitas antara
calon suami dan istri. Dalam khazanah fikih munakahat, kafa’ah
dikembangkan sebagai prinsip preventif untuk menjaga kehormatan
keluarga, menghindari konflik sosial, dan memastikan stabilitas
kehidupan rumah tangga (Ibn Qudamah, 1994). Meskipun tidak secara
eksplisit disebut sebagai rukun atau syarat sah pernikahan dalam Al-
Qur’an, konsep kafa’ah memiliki posisi signifikan dalam diskursus
hukum Islam klasik karena berkaitan erat dengan realitas sosial dan
struktur masyarakat tempat hukum itu diterapkan.

Secara historis, konsep kafd’ah lahir dari konteks masyarakat
Arab pra-Islam yang sangat menekankan hierarki nasab, status sosial,
dan kehormatan kabilah. Islam datang dengan membawa koreksi
normatif terhadap struktur tersebut dengan menegaskan bahwa
kemuliaan manusia di sisi Allah ditentukan oleh ketakwaan, bukan oleh
garis keturunan, kekayaan, atau kedudukan sosial (Al-Qur’an, 49:13).
Namun demikian, Islam juga tidak sepenuhnya mengabaikan realitas
sosial yang hidup dalam masyarakat. Para ulama kemudian melakukan
ijjtihad untuk menyeimbangkan antara idealitas normatif wahyu dan
kebutuhan praktis menjaga kemaslahatan umat, sehingga konsep

69 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



The Role of Qawa‘id fiqghiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues

kafd’ah tetap dipertahankan dengan orientasi nilai yang lebih etis dan
religius (Kamali, 2008).

Dalam literatur fikih klasik, para fuqaha’ sepakat bahwa agama
dan akhlak merupakan inti utama kafa’ah. Hadis Nabi yang menekankan
pentingnya agama dan akhlak dalam memilih pasangan menjadi
landasan normatif utama dalam pembahasan ini (Ibn Majah, n.d.).
Namun, perbedaan pandangan muncul ketika para ulama merumuskan
unsur-unsur tambahan yang dianggap relevan sebagai indikator
kesepadanan. Mazhab Hanafl, misalnya, memasukkan aspek nasab,
kebebasan, profesi, dan kemampuan ekonomi sebagai bagian dari
kafa’ah demi menjaga kehormatan sosial perempuan dan keluarganya
(Al-Kasani, 1986; Al-Sarakhsi, n.d.). Pendekatan ini mencerminkan
sensitivitas sosial terhadap struktur masyarakat hierarkis pada masa
klasik.

Sebaliknya, mazhab Maliki menolak menjadikan faktor-faktor
sosial seperti nasab dan kekayaan sebagai ukuran utama kafa’ah. Ulama
Maliki menekankan bahwa kesalehan agama dan integritas moral
merupakan standar utama yang sah secara syar, karena kemuliaan
manusia tidak ditentukan oleh status sosial, melainkan oleh ketakwaan
(Ad-Dusuqi, 1996; Zainuddin, 2021). Mazhab Syafic1 dan Hanbali
mengambil posisi moderat dengan tetap memprioritaskan agama
sebagai inti kafa’ah, namun mempertimbangkan faktor sosial tertentu
sejauh dimaksudkan untuk menjaga keharmonisan rumah tangga dan
penerimaan sosial pasangan (An-Nawawi, n.d.; Al-Mardawi, 2005).

Keragaman pandangan antarmazhab ini menunjukkan bahwa
kafa’ah merupakan konsep ijtihadi yang bersifat elastis dan kontekstual.
la tidak dirancang sebagai instrumen diskriminasi, melainkan sebagai
mekanisme sosial untuk mencegah mafsadat dan menjaga kemaslahatan
rumah tangga (Asy-Syatibi, 2005). Dengan demikian, perbedaan
pandangan para ulama tidak dapat dipahami sebagai kontradiksi
normatif, tetapi sebagai manifestasi fleksibilitas hukum Islam dalam
merespons kondisi sosial yang berbeda-beda.

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, pemahaman
klasik tentang kafa’ah menghadapi tantangan yang semakin kompleks.
Perubahan struktur sosial, meningkatnya mobilitas pendidikan dan

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 70



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina

ekonomi, serta berkembangnya kesadaran tentang kesetaraan gender
dan hak memilih pasangan telah menggeser cara pandang masyarakat
terhadap perkawinan. Penelitian-penelitian dalam satu dekade terakhir
menunjukkan bahwa konflik rumah tangga modern lebih sering dipicu
oleh ketidakharmonisan nilai, perbedaan visi hidup, dan lemahnya
komitmen moral, dibandingkan oleh perbedaan nasab atau status sosial
(Rahman & Omar, 2020; Nawawi, 2022). Oleh karena itu, pemahaman
kafd’ah yang terlalu menekankan aspek struktural berpotensi
kehilangan relevansinya dan bahkan bertentangan dengan prinsip
keadilan Islam.

Pendekatan maqasid al-syariah menawarkan kerangka
konseptual yang kuat untuk merespons tantangan tersebut. Dengan
menjadikan perlindungan agama, kehormatan, keturunan, dan
kemaslahatan manusia sebagai orientasi utama, kafa’ah dapat
direkonstruksi sebagai keserasian etis dan spiritual antara pasangan,
bukan sekadar kesetaraan status sosial (Auda, 2008; Nafis & Fikri,
2022). Dalam perspektif ini, agama dan akhlak tetap menjadi inti
kafa’ah, sementara faktor sosial lainnya dipahami secara proporsional
sesuai dengan konteks dan kebutuhan nyata pasangan.

Di Indonesia, dinamika pemahaman kafa’ah tercermin dalam
perkembangan hukum keluarga Islam. Undang-Undang Nomor 1 Tahun
1974 tentang Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam tidak
menjadikan kafa’ah sosial sebagai syarat sah perkawinan, melainkan
menekankan kesesuaian nilai agama dan moral sebagai fondasi
pernikahan (Departemen Agama RI, 2010). Sejumlah Kkajian
kontemporer menunjukkan bahwa pendekatan ini merepresentasikan
pergeseran paradigma dari status-based compatibility menuju value-
based compatibility, sejalan dengan semangat maqasid al-syari‘ah dan
realitas masyarakat Indonesia yang plural dan dinamis (Suhartini, 2021;
Rofiq, 2021).

Berbagai penelitian mutakhir juga menegaskan urgensi
reinterpretasi kafa’ah agar tidak dipahami secara rigid. Kafa’ah modern
lebih relevan dipahami sebagai kesepadanan visi hidup, komitmen
moral, dan tanggung jawab bersama dalam membangun rumah tangga
yang harmonis (Muslih, 2022; Rahman, 2020). Dengan demikian,

71 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



The Role of Qawa‘id fiqghiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues

konsep ini tetap berfungsi sebagai instrumen penjaga keharmonisan
keluarga tanpa mengorbankan nilai keadilan dan martabat manusia.

Berdasarkan latar belakang tersebut, kajian ini bertujuan untuk
menganalisis konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam melalui
perspektif komparatif empat mazhab fikih Sunni. Analisis difokuskan
pada landasan normatif, rasionalitas hukum, dan konteks sosial yang
melatarbelakangi perbedaan pandangan para ulama, sekaligus
menelaah relevansi konsep kafa’ah dalam hukum keluarga Islam
kontemporer dengan pendekatan maqasid al-syari‘ah. Kajian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam
pengembangan fikih munakahat yang lebih kontekstual, moderat, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat.

Method

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain
penelitian kepustakaan (library research), yang bertujuan untuk
mengkaji secara mendalam konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam
melalui perspektif fikih perbandingan empat mazhab Sunni, yaitu
Hanafi, Maliki, Syafi‘T, dan Hanbali. Pendekatan kualitatif dipilih karena
penelitian ini berfokus pada penelusuran makna, rasionalitas hukum,
serta konstruksi normatif suatu konsep hukum Islam yang berkembang
dalam tradisi keilmuan klasik dan kontemporer, bukan pada
pengukuran statistik atau pengujian hipotesis kuantitatif (Creswell,
2014).

Secara metodologis, penelitian ini menggabungkan pendekatan
normatif-yuridis dan historis-analitis. Pendekatan normatif digunakan
untuk menelaah dalil syari, baik dari Al-Qur’an, hadis, maupun
pandangan para fuqahd’ dalam kitab-kitab fikih mu‘tabarah yang
menjadi rujukan utama masing-masing mazhab. Sementara itu,
pendekatan historis-analitis digunakan untuk memahami konteks
sosial, budaya, dan intelektual yang melatarbelakangi lahirnya
perbedaan pandangan antarmazhab terkait unsur-unsur kafa’ah,
sehingga konsep tersebut tidak dipahami secara ahistoris dan tekstual
semata (Kamali, 2008).

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 72



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina

Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi sumber primer
dan sumber sekunder. Sumber primer meliputi kitab-kitab fikih klasik
yang merepresentasikan otoritas masing-masing mazhab, seperti karya-
karya Al-Kasani dan Al-Sarakhsi dalam mazhab Hanafi, Ad-Dusuqi
dalam mazhab Maliki, An-Nawawi dan Asy-Syirazi dalam mazhab Syafi‘,
serta Ibn Qudamah dan Al-Mardawi dalam mazhab Hanbali. Kitab-kitab
ini dipilih karena memiliki otoritas ilmiah yang diakui secara luas dalam
tradisi fikih Sunni dan menjadi rujukan utama dalam pembahasan
hukum perkawinan (Ibn Qudamah, 1994; Al-Kasani, 1986).

Adapun sumber sekunder mencakup buku-buku akademik,
artikel jurnal ilmiah, dan hasil penelitian kontemporer yang diterbitkan
dalam kurun waktu sepuluh tahun terakhir. Literatur sekunder ini
digunakan untuk memperkaya analisis, terutama dalam membaca ulang
konsep kafd’ah dari perspektif hukum keluarga Islam kontemporer,
magqasid al-syari‘ah, serta dinamika sosial modern seperti kesetaraan
gender dan transformasi struktur sosial (Auda, 2008; Rahman & Omar,
2020; Nafis & Fikri, 2022). Pemilihan literatur mutakhir dimaksudkan
agar hasil penelitian tidak berhenti pada deskripsi pemikiran klasik,
tetapi juga relevan dengan perkembangan wacana akademik terkini.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan
inventarisasi literatur yang relevan dengan tema penelitian. Setiap
sumber dianalisis secara kritis dengan memperhatikan konteks
penulisan, latar belakang pemikiran penulis, serta posisi
metodologisnya dalam tradisi hukum Islam. Data yang diperoleh
kemudian diklasifikasikan berdasarkan tema-tema utama, seperti
definisi kafa’ah, unsur-unsur kesepadanan, landasan normatif, serta
rasionalitas hukum yang digunakan oleh masing-masing mazhab.

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan metode analisis
isi (content analysis) dan analisis komparatif (comparative analysis).
Analisis isi digunakan untuk menafsirkan teks-teks fikih dan dalil syarl
guna menemukan pola argumentasi dan konstruksi hukum yang
melandasi konsep kafa’ah. Sementara itu, analisis komparatif digunakan
untuk membandingkan persamaan dan perbedaan pandangan
antarmazhab, baik dari segi kriteria kafa’ah maupun tujuan hukum yang
hendak dicapai. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk

73 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



The Role of Qawa‘id fiqghiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues

menempatkan perbedaan mazhab sebagai kekayaan ijtihad, bukan
sebagai pertentangan normatif (Al-Alwani, 2003).

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan magasid
al-syari‘ah sebagai kerangka analitis. Pendekatan ini digunakan untuk
menilai relevansi dan aktualisasi konsep kafa’ah dalam konteks hukum
keluarga Islam kontemporer. Dengan menempatkan perlindungan
agama, kehormatan, keturunan, dan kemaslahatan manusia sebagai
orientasi utama, analisis maqasid memungkinkan reinterpretasi kafa’ah
yang lebih kontekstual dan berkeadilan (Asy-Syatibi, 2005; Auda, 2008).
Pendekatan ini penting agar kajian tidak terjebak pada formalisme
hukum, tetapi mampu menangkap tujuan substantif syariat.

Untuk menjaga validitas dan keandalan analisis, penelitian ini
menerapkan prinsip triangulasi sumber dengan membandingkan
pandangan dari berbagai kitab klasik dan kajian kontemporer. Dengan
demikian, kesimpulan yang dihasilkan tidak bersandar pada satu
otoritas tunggal, melainkan merupakan sintesis dari beragam perspektif
ilmiah yang saling melengkapi. Pendekatan metodologis ini diharapkan
mampu menghasilkan analisis yang komprehensif, objektif, dan relevan
bagi pengembangan hukum keluarga Islam di era modern.

Results and Discussion
Konstruksi Konsep Kafa’ah dalam Perspektif Empat Mazhab Fikih:
Landasan Normatif dan Rasionalitas Hukum

Konsep kafa’ah dalam hukum perkawinan Islam merupakan
salah satu tema sentral dalam fikih munakahat yang memperlihatkan
secara jelas bagaimana hukum Islam dibangun melalui dialog antara
norma wahyu dan realitas sosial. Hasil kajian terhadap literatur fikih
klasik menunjukkan bahwa para ulama sepakat mengenai urgensi
keserasian antara calon suami dan istri, namun berbeda pandangan
dalam menentukan batasan dan unsur-unsur kafa’ah yang dianggap
relevan. Perbedaan ini tidak bersifat kontradiktif, melainkan
mencerminkan keragaman ijtihad yang berangkat dari konteks sosial,
budaya, dan struktur masyarakat yang berbeda pada masa
pembentukan masing-masing mazhab.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 74



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina

Secara normatif, seluruh mazhab menempatkan agama (ad-din)
sebagai fondasi utama kafa’ah. Kesepadanan dalam aspek agama
dipahami sebagai prasyarat moral-spiritual yang menentukan kualitas
relasi suami istri serta keberlangsungan kehidupan rumah tangga.
Landasan normatif ini bersumber dari Al-Qur’an dan hadis Nabi yang
menegaskan bahwa iman dan akhlak merupakan ukuran utama
kemuliaan manusia (Qur’an, 49:13; Ibn Majah, n.d.). Dengan demikian,
kesamaan agama tidak hanya dipahami sebagai kesesuaian identitas
formal, tetapi juga keselarasan komitmen keagamaan dan etika hidup
yang menjadi pedoman dalam kehidupan keluarga.

Mazhab Hanafi mengembangkan konsep kafa’ah secara relatif
komprehensif dengan memasukkan beberapa unsur sosial sebagai
bagian dari kesepadanan, seperti nasab, kebebasan, profesi, dan
kemampuan ekonomi. Dalam pandangan ulama Hanafi, pernikahan
tidak hanya menyatukan dua individu, tetapi juga membawa implikasi
sosial bagi keluarga perempuan. Oleh karena itu, ketidaksepadanan
status sosial dipandang berpotensi menimbulkan cela sosial (‘ar) yang
dapat merendahkan martabat perempuan dan keluarganya (Al-Kasani,
1986; Al-Sarakhsi, n.d.). Rasionalitas hukum yang melandasi pandangan
ini bersifat preventif, yakni mencegah konflik sosial dan menjaga
kehormatan keluarga dalam masyarakat yang sangat menjunjung
hierarki sosial.

Namun demikian, hasil analisis juga menunjukkan bahwa
mazhab Hanafi tidak menempatkan kafa’ah sebagai syarat sah
pernikahan, melainkan sebagai hak perempuan dan walinya. Jika
perempuan dan wali merelakan pernikahan meskipun terjadi
ketidaksepadanan, maka akad nikah tetap sah dan tidak batal
Fleksibilitas ini mencerminkan keseimbangan antara perlindungan
sosial dan penghormatan terhadap persetujuan perempuan sebagai
subjek hukum (Ibn al-Humam, 1998). Dengan demikian, kafa’ah dalam
mazhab Hanafi lebih berfungsi sebagai mekanisme sosial yang dapat
digugurkan demi kemaslahatan.

Berbeda dengan pendekatan Hanafi, mazhab Maliki
menampilkan konstruksi kafa’ah yang lebih substantif dan berorientasi
moral. Ulama Maliki secara tegas membatasi kafa’ah pada aspek agama

75 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



The Role of Qawa‘id fiqghiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues

dan akhlak, serta menolak menjadikan nasab, kekayaan, atau profesi
sebagai ukuran kesepadanan yang mengikat. Bagi mazhab inij,
kemuliaan manusia ditentukan oleh ketakwaan, sehingga pertimbangan
status sosial tidak memiliki legitimasi normatif yang kuat dalam hukum
perkawinan (Ad-Dusuqi, 1996). Rasionalitas hukum Maliki berpijak
pada prinsip egalitarianisme Islam, yang menempatkan seluruh
manusia setara di hadapan Allah kecuali dalam ketakwaan.

Pendekatan Maliki mencerminkan orientasi fikih yang lebih
dekat dengan spirit normatif Al-Qur’an dan hadis, serta relatif bebas dari
pengaruh struktur sosial hierarkis. Hasil kajian menunjukkan bahwa
pandangan ini memberikan ruang yang luas bagi pernikahan lintas
status sosial selama kedua pihak memiliki integritas moral dan
komitmen keagamaan yang kuat. Dalam konteks ini, kafa’ah berfungsi
sebagai instrumen etis untuk menjaga kualitas moral rumah tangga,
bukan sebagai alat pembatas sosial. Sejumlah kajian kontemporer
menilai pendekatan Maliki sebagai model fikih yang progresif dan
relevan dengan prinsip keadilan sosial dalam masyarakat modern
(Zainuddin, 2021).

Mazhab Syafi1 mengambil posisi moderat antara Hanafi dan
Maliki. Dalam konstruksi Syafi‘i, agama tetap menjadi unsur utama
kafa’ah, namun aspek nasab, profesi, dan kebebasan juga
dipertimbangkan sebagai pelengkap demi menjaga keharmonisan
rumah tangga dan penerimaan sosial pasangan (An-Nawawi, n.d.).
Kesepadanan dalam nasab dipandang penting untuk menghindari
konflik sosial dan menjaga kehormatan keluarga, terutama dalam
masyarakat yang masih memandang status keturunan sebagai simbol
prestise.

Rasionalitas hukum Syafi‘i menunjukkan upaya
menyeimbangkan idealitas normatif dengan realitas sosial. Agama tetap
ditempatkan sebagai inti, sementara faktor sosial diperlakukan secara
kontekstual dan tidak absolut. Seperti halnya mazhab Hanafi, mazhab
SyafiT juga tidak menjadikan kafa’ah sebagai syarat sah pernikahan,
melainkan sebagai hak wali dan perempuan yang dapat
dipertimbangkan atau ditinggalkan demi kemaslahatan. Fleksibilitas ini

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 76



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina

menunjukkan bahwa kafa’ah dalam mazhab Syafi7T berfungsi sebagai
pedoman etis-sosial, bukan aturan legal yang kaku.

Mazhab Hanbali juga menempatkan agama sebagai fondasi
utama kafa’ah, disertai pertimbangan nasab, profesi, dan kemampuan
ekonomi. Namun, berbeda dari Hanafi, ulama Hanbali cenderung
memandang kafda’ah sebagai anjuran kuat, bukan hak yang dapat
membatalkan pernikahan. Ibn Qudamah menegaskan bahwa
pernikahan tetap sah meskipun tidak terpenuhi unsur kafa’ah, selama
rukun dan syarat nikah terpenuhi (Ibn Qudamah, 1994). Rasionalitas
hukum Hanbali bersifat maslahat-oriented, yakni mendorong
keserasian sosial tanpa mengorbankan keabsahan akad.

Pendekatan Hanbali memperlihatkan kehati-hatian dalam
menjadikan faktor sosial sebagai standar hukum. Pertimbangan
ekonomi dan profesi dipahami sebagai sarana menjaga stabilitas rumah
tangga, bukan sebagai ukuran kemuliaan manusia. Dengan demikian,
kafa’ah dalam mazhab Hanbali berfungsi sebagai rekomendasi moral-
sosial yang bertujuan mencegah konflik dan ketimpangan relasi dalam
rumah tangga.

Jika dibandingkan secara komprehensif, hasil kajian
menunjukkan bahwa perbedaan konstruksi kafa’ah antarmazhab
berakar pada perbedaan penilaian terhadap hubungan antara norma
agama dan realitas sosial. Mazhab Hanafi dan, dalam batas tertentu,
Hanbali cenderung mengakomodasi struktur sosial sebagai bagian dari
pertimbangan hukum, sementara Maliki dan Syafi‘i lebih menekankan
dimensi normatif dan moral. Namun, seluruh mazhab sepakat bahwa
agama dan akhlak merupakan inti kafd’ah yang tidak dapat
dinegosiasikan.

Dari perspektif rasionalitas hukum, kafa’ah berfungsi sebagai
instrumen preventif untuk menjaga keharmonisan rumah tangga dan
stabilitas sosial. Ia tidak dimaksudkan sebagai alat diskriminasi,
melainkan sebagai mekanisme perlindungan terhadap kehormatan
perempuan, keluarga, dan masyarakat. Dalam kerangka maqasid al-
syari‘ah, kafa’ah berhubungan erat dengan perlindungan agama (hifz
ad-din), kehormatan (hifz al-‘ird), dan keturunan (hifz an-nasl) (Asy-
Syatibi, 2005).

77 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



The Role of Qawa‘id fiqghiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues

Hasil kajian ini juga menunjukkan bahwa fleksibilitas merupakan
karakter utama konsep kafa’ah dalam fikih Islam. Tidak satu pun
mazhab yang menjadikan seluruh unsur kafa’ah sebagai syarat mutlak
sah pernikahan. Fleksibilitas ini membuka ruang bagi reinterpretasi
kontekstual sesuai perkembangan zaman. Dalam masyarakat modern
yang semakin egaliter, dimensi moral-spiritual kafa’ah menjadi semakin
relevan dibandingkan dimensi struktural. Oleh karena itu, memahami
konstruksi kafa’ah secara komparatif tidak hanya memperkaya
khazanah fikih, tetapi juga menyediakan dasar normatif untuk
pengembangan hukum keluarga Islam yang lebih adil, humanis, dan
responsif terhadap perubahan sosial.

Relevansi dan Reinterpretasi Kafa’ah dalam Hukum Keluarga
Islam Kontemporer: Pendekatan Maqasid al-Syari‘ah

Perkembangan masyarakat Muslim kontemporer menghadirkan
tantangan baru bagi konsep-konsep fikih klasik, termasuk kafa’ah dalam
perkawinan. Perubahan struktur sosial, meningkatnya mobilitas
pendidikan dan ekonomi, serta menguatnya kesadaran akan kesetaraan
gender telah menggeser cara pandang masyarakat terhadap relasi
suami istri. Dalam konteks ini, konsep kafa’ah yang pada masa klasik
sangat dipengaruhi oleh hierarki sosial menghadapi kebutuhan
reinterpretasi agar tetap relevan dan berdaya guna dalam menjaga
keharmonisan rumah tangga. Hasil kajian menunjukkan bahwa
relevansi kafa’ah di era modern tidak terletak pada rigiditas kriterianya,
melainkan pada kemampuannya untuk ditafsirkan ulang sesuai dengan
tujuan substantif hukum Islam.

Pendekatan maqasid al-syariah memberikan kerangka analitis
yang penting dalam membaca ulang konsep kafa’ah. Maqasid
menempatkan tujuan-tujuan utama syariat—perlindungan agama,
kehormatan, keturunan, dan kemaslahatan manusia—sebagai orientasi
utama dalam penetapan hukum (Asy-Syatibi, 2005; Auda, 2008). Dalam
kerangka ini, kafa’ah tidak dipahami sebagai tujuan pada dirinya sendiri,
tetapi sebagai sarana untuk mencapai kemaslahatan rumah tangga dan
stabilitas sosial. Oleh karena itu, unsur-unsur kafa’ah harus dievaluasi

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 78



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina

berdasarkan sejauh mana ia berkontribusi terhadap terwujudnya
tujuan-tujuan tersebut dalam konteks sosial yang terus berubah.

Kajian terhadap literatur kontemporer menunjukkan adanya
pergeseran paradigma dari pemahaman kafa’ah yang berbasis status
sosial menuju pemahaman yang berbasis nilai (value-based
compatibility). Dalam masyarakat modern, konflik rumah tangga lebih
sering dipicu oleh ketidakharmonisan nilai, perbedaan orientasi hidup,
dan lemahnya komitmen moral, dibandingkan oleh perbedaan nasab
atau kelas sosial (Rahman & Omar, 2020; Nawawi, 2022). Temuan ini
menguatkan argumen bahwa dimensi moral-spiritual, seperti agama,
akhlak, dan tanggung jawab etis, merupakan inti kafa’ah yang paling
relevan untuk dipertahankan.

Dalam konteks kesetaraan gender, reinterpretasi kafa’ah menjadi
semakin mendesak. Pemahaman klasik yang menempatkan perempuan
sebagai pihak yang harus “dilindungi” dari ketidaksepadanan status
sering kali dibaca ulang secara kritis oleh sarjana kontemporer.
Sejumlah penelitian menegaskan bahwa kafa’ah seharusnya dipahami
sebagai relasi kesalingan (mutuality) antara dua subjek hukum yang
setara, bukan sebagai mekanisme kontrol sosial terhadap pilihan
perempuan (Abou El Fadl, 2014; Suhartini, 2021). Dalam perspektif
magqasid, relasi kesalingan ini sejalan dengan prinsip keadilan (‘adl) dan
penghormatan terhadap martabat manusia (karamat al-insan), yang
menjadi ruh ajaran Islam.

Relevansi reinterpretasi kafa’ah juga tampak dalam konteks
hukum keluarga Islam di Indonesia. Undang-Undang Nomor 1 Tahun
1974 tentang Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam tidak
menjadikan kesepadanan sosial sebagai syarat sah pernikahan,
melainkan menekankan kesesuaian nilai agama dan terpenuhinya
rukun serta syarat nikah. Hal ini menunjukkan bahwa hukum positif
Indonesia telah mengadopsi pendekatan yang lebih substansial dan
sejalan dengan magqasid al-syari‘ah, dengan menempatkan agama dan
tanggung jawab moral sebagai fondasi utama perkawinan (Departemen
Agama RI, 2010; Rofiq, 2021).

Dalam praktik peradilan agama, pertimbangan kafa’ah juga tidak
lagi digunakan secara kaku untuk membatalkan atau menghalangi

79 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



The Role of Qawa‘id fiqghiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues

pernikahan. Sebaliknya, hakim cenderung melihat keserasian pasangan
dari aspek kesiapan mental, tanggung jawab ekonomi, dan komitmen
keagamaan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa kafd’ah telah
mengalami transformasi dari norma sosial yang bersifat hierarkis
menjadi prinsip etis yang bersifat kontekstual. Sejumlah kajian empiris
dalam satu dekade terakhir mengonfirmasi bahwa pendekatan ini lebih
efektif dalam mencegah konflik rumah tangga dan perceraian
dibandingkan penekanan pada kesepadanan status sosial (Muslih, 2022;
Nafis & Fikri, 2022).

Pendekatan maqasid juga memungkinkan integrasi antara tradisi
fikih klasik dan realitas kontemporer tanpa harus menafikan salah
satunya. Dengan melakukan ijtihad muqaranah, nilai-nilai inti dari
masing-masing mazhab dapat disaring dan direkonstruksi sesuai
kebutuhan zaman. Dalam hal ini, penekanan Maliki pada agama dan
akhlak, fleksibilitas Hanafi dan Syafi‘1 dalam menjadikan kafa’ah sebagai
hak yang dapat digugurkan, serta orientasi maslahat dalam mazhab
Hanbali, dapat dipadukan untuk membentuk pemahaman kafa’ah yang
lebih komprehensif dan adaptif (Kamali, 2008; Auda, 2008).

Hasil diskusi ini menunjukkan bahwa reinterpretasi kafa’ah tidak
berarti meniadakan  seluruh  pertimbangan sosial, tetapi
menempatkannya secara proporsional. Faktor-faktor seperti
pendidikan, kesiapan ekonomi, dan kematangan emosional tetap
relevan sejauh berkontribusi pada stabilitas rumah tangga. Namun,
faktor-faktor tersebut tidak boleh diposisikan sebagai ukuran
kemuliaan atau alat diskriminasi. Dalam perspektif maqasid, setiap
kriteria kafa’ah harus diuji berdasarkan dampaknya terhadap
kemaslahatan nyata pasangan dan keluarga, bukan semata berdasarkan
tradisi atau kebiasaan sosial (Asy-Syatibi, 2005).

Lebih jauh, reinterpretasi kafa’ah juga memiliki implikasi penting
bagi pengembangan hukum keluarga Islam di masa depan. Dengan
menempatkan kafa’ah sebagai prinsip etis yang fleksibel, hukum Islam
dapat merespons isu-isu kontemporer seperti pernikahan lintas budaya,
perempuan berpendidikan tinggi dan berkarier, serta perubahan peran
gender dalam keluarga. Sejumlah studi mutakhir menunjukkan bahwa
rumah tangga yang dibangun atas dasar keserasian nilai, komunikasi

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 80



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina

yang sehat, dan tanggung jawab bersama memiliki tingkat ketahanan
yang lebih tinggi dibandingkan rumah tangga yang hanya didasarkan
pada kesesuaian status sosial (Rahman, 2020; Nawawi, 2022).

Dengan demikian, relevansi kafa’ah dalam hukum keluarga Islam
kontemporer terletak pada kemampuannya untuk bertransformasi dari
konsep status-based menjadi konsep value-based yang berorientasi
pada magqasid al-syari‘ah. Reinterpretasi ini tidak hanya menjaga
kontinuitas tradisi fikih, tetapi juga memastikan bahwa hukum Islam
tetap hidup, kontekstual, dan berkeadilan. Dalam kerangka ini, kafa’ah
berfungsi sebagai instrumen etis untuk membangun rumah tangga yang
harmonis, setara, dan bermartabat, sejalan dengan tujuan utama
perkawinan dalam Islam.

CONCLUSION

Kajian ini menegaskan bahwa konsep kafa’ah dalam hukum
perkawinan Islam merupakan konstruksi fikih yang bersifat dinamis
dan kontekstual, bukan norma tunggal yang kaku dan ahistoris. Melalui
analisis komparatif terhadap empat mazhab fikih Sunni—Hanafi, Maliksi,
Syafi‘l, dan Hanbali—terlihat bahwa perbedaan pandangan mengenai
unsur-unsur kafa’ah mencerminkan keragaman ijtihad yang berangkat
dari realitas sosial dan kebutuhan kemaslahatan pada masa masing-
masing mazhab berkembang. Perbedaan tersebut tidak menunjukkan
pertentangan substansial, melainkan memperlihatkan fleksibilitas
hukum Islam dalam merespons kompleksitas kehidupan sosial.

Seluruh mazhab sepakat bahwa agama dan akhlak merupakan inti
utama kafd’ah yang tidak dapat dinegosiasikan. Kesepadanan dalam
aspek ini dipahami sebagai fondasi moral dan spiritual yang
menentukan kualitas relasi suami istri serta keberlangsungan rumah
tangga. Sementara itu, perbedaan pandangan muncul pada penempatan
faktor-faktor sosial seperti nasab, profesi, kebebasan, dan kemampuan
ekonomi. Mazhab Hanafl dan Hanbali cenderung memasukkan faktor-
faktor tersebut sebagai pertimbangan kesepadanan demi menjaga
kehormatan sosial dan mencegah konflik, sedangkan Maliki dan Syafi‘1
lebih menekankan dimensi normatif dan moral dengan memperlakukan

81 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



The Role of Qawa‘id fiqghiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues

aspek sosial secara terbatas dan kontekstual. Namun demikian, tidak
satu pun mazhab menjadikan seluruh unsur kafa’ah sebagai syarat
mutlak sahnya pernikahan, sehingga membuka ruang fleksibilitas dan
adaptasi.

Dalam perspektif rasionalitas hukum, kafa’ah berfungsi sebagai
mekanisme preventif untuk melindungi kehormatan keluarga, menjaga
stabilitas rumah tangga, dan menghindari mafsadat sosial. Ia tidak
dimaksudkan sebagai instrumen diskriminasi atau pembatasan hak
individu dalam memilih pasangan, melainkan sebagai sarana untuk
mencapai kemaslahatan yang lebih luas. Fleksibilitas ini menunjukkan
bahwa hukum Islam memiliki kapasitas internal untuk beradaptasi
dengan perubahan zaman tanpa kehilangan prinsip-prinsip dasarnya.

Reinterpretasi kafa’ah dalam konteks kontemporer menjadi
kebutuhan yang tidak terelakkan. Perubahan struktur sosial,
meningkatnya kesadaran kesetaraan gender, serta dinamika kehidupan
keluarga modern menuntut pemahaman kafa’ah yang lebih berorientasi
pada nilai daripada status. Pendekatan maqasid al-syari‘ah memberikan
landasan konseptual yang kuat untuk membaca ulang konsep ini dengan
menempatkan kemaslahatan, keadilan, dan penghormatan terhadap
martabat manusia sebagai orientasi utama. Dalam kerangka ini, kafa’ah
dipahami sebagai keserasian etis, spiritual, dan tanggung jawab
bersama antara pasangan, bukan sebagai kesepadanan hierarkis yang
membatasi pilihan individu.

Dalam konteks hukum keluarga Islam di Indonesia, temuan kajian
ini sejalan dengan arah perkembangan hukum positif yang tidak lagi
menjadikan kesepadanan sosial sebagai syarat sah pernikahan.
Penekanan pada kesesuaian nilai agama, kesiapan mental, dan tanggung
jawab moral menunjukkan adanya transformasi paradigma dari
pendekatan  status-based menuju value-based compatibility.
Pendekatan ini terbukti lebih relevan dalam menjaga keharmonisan
rumah tangga dan mencegah konflik dibandingkan penekanan pada
perbedaan nasab atau kelas sosial.

Dengan demikian, memahami kafa’ah secara komprehensif dan
kontekstual bukan hanya penting bagi pengembangan wacana fikih
munakahat, tetapi juga memiliki implikasi praktis bagi pembaruan

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 82



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina

hukum keluarga Islam. Rekonstruksi kafa’ah yang berorientasi maqasid
memungkinkan hukum Islam tetap hidup, adaptif, dan berkeadilan,
sekaligus setia pada nilai-nilai normatif wahyu. Pada akhirnya, kafa’ah
harus ditempatkan sebagai sarana etis untuk membangun rumah tangga
yang harmonis, setara, dan bermartabat, sehingga tujuan utama
perkawinan dalam Islam dapat terwujud secara utuh dalam realitas
masyarakat modern.

REFERENCES
Abou El Fadl, K. (2014). Speaking in God’s name: Islamic law, authority
and women. Oneworld Publications.

Ad-Dusugqji, M. ibn A. (1996). Hasyiyah ad-Dusuqi ‘ala asy-Syarh al-
Kabir. Dar al-Fikr.

Al-Alwani, T.]. (2003). The ethics of disagreement in Islam.
International Institute of Islamic Thought.

Al-Ghazali, A. H. (n.d.). Ihya’ ‘ulim ad-din. Dar al-Kutub al-‘llmiyyah.

Al-Kasani, A. ibn M. (1986). Bada’i‘ al-sana’i’ f1 tartib asy-syara’i‘. Dar al-
Kutub al-‘I[Imiyyah.

Al-Mardawi, A. ibn A. (2005). Al-insaf fi ma‘rifah ar-rajih min al-khilaf.
Dar al-Fikr.

Al-Qaradawi, Y. (2010). Figh al-usrah al-muslimah fi daw’ al-Qur’an wa
as-sunnah. Dar al-Shurug.

Al-Sarakhsi, S. ad-D. (n.d.). Al-mabsut. Dar al-Ma'rifah.

An-Nawawi, Y. ibn S. (n.d.). Al-majmu‘ sharh al-muhadzdzab. Dar al-
Fikr.

Asy-Syatibi, I. ibn M. (2005). Al-muwafaqat fi usul asy-syari‘ah. Dar al-

83 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



The Role of Qawa‘id fiqghiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues

Ma‘rifah.

Auda, J. (2008). Maqasid al-shariah as philosophy of Islamic law: A
systems approach. International Institute of Islamic Thought.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and
mixed methods approaches (4th ed.). Sage Publications.

Departemen Agama Republik Indonesia. (2010). Kompilasi hukum
[slam dan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
perkawinan. Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam.

Ibn al-Humam, K. ad-D. M. (1998). Fath al-qadir. Dar al-Fikr.
Ibn Majah, M. ibn Y. (n.d.). Sunan Ibn Majah. Dar al-Fikr.

Ibn Qudamah, M. ad-D. A. ibn A. (1994). Al-mughni. Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah.

Kamali, M. H. (2008). Principles of Islamic jurisprudence. [Imiah
Publishers.

Muslih, M. (2022). Reformulasi fikih munakahat: Rekonstruksi kafa’ah
dalam konteks kesetaraan modern. Penerbit Akademik Islam.

Nafis, M., & Fikri, A. (2022). Maqasid al-shariah and the reconstruction
of kafa’ah in contemporary Muslim society. Journal of Islamic Law
and Society, 9(1), 67-84.

Nawawi, A. (2022). Contextualizing kafa’ah in contemporary Muslim
marriage practices. Indonesian Journal of Islamic Family Law,

4(2), 203-220.

Rahman, N. A. (2020). Contemporary reinterpretation of kafa’ah in
[slamic marriage: From social status to spiritual compatibility.

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 84



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina

Journal of Islamic Family Law, 8(2), 155-172.

Rahman, N. A,, & Omar, S. (2020). Revisiting the concept of kafa’ah in
[slamic family law. Journal of Islamic Studies, 31(2), 145-162.

Rofig, A. (2021). Reaktualisasi konsep kafa’ah dalam perkawinan di era
modern. Al-Manahij: Journal of Islamic Law Studies, 15(2), 201-
220.

Suhartini, R. (2021). Transformasi konsep kafa’ah dalam hukum
perkawinan Islam di Indonesia. Indonesian Journal of Islamic
Family Law, 11(2), 215-234.

Zainuddin, A. (2021). Relevance of Maliki principles in modern Muslim
marriage norms. Al-Ahwal: Journal of Islamic Family Law, 13(2),
157-175.

85 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam



