
Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 
e-ISSN: 3047-2768, DOI: 10.36420/Qisth 
Available online at: https://ejournal.iaimu.ac.id/index.php/Qisth  

 
Vol.3 No.1 Januari 2026 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 International License. 

 

 

Dari Nasab ke Nilai Moral: Rekonstruksi Konsep Kafā’ah dalam 

Perkawinan Islam Perspektif Empat Mazhab 

  

Fatmawati1, Mutia Tsamratus Sabrina 2,  

 
1,2Institut KH Yazid Karimullah  

Corresponding Author`s: fatmawati@stisnq.ac.id  

 

Abstract 

The concept of kafā’ah (compatibility) constitutes a significant 

principle in Islamic marriage law, aimed at preserving marital 

harmony and social stability. However, the understanding of 

kafā’ah is not monolithic; rather, it has developed diversely within 

Islamic jurisprudence, particularly across the four Sunni schools of 

law. This article examines the construction of the concept of 

kafā’ah from the perspectives of the Ḥanafī, Mālikī, Syāfi‘ī, and 

Ḥanbalī schools, and explores its relevance and reinterpretation in 

contemporary Islamic family law through a maqāṣid al-sharī‘ah 

approach. Employing a qualitative library research design, this 

study integrates normative-juridical, historical, and comparative 

analyses of classical fiqh sources and recent scholarly literature. 

The findings indicate that all four schools consistently prioritize 

religious commitment and moral integrity as the core elements of 

kafā’ah, while differing in their treatment of social factors such as 

lineage, occupation, freedom, and economic capacity. These 

differences reflect the flexibility of Islamic legal reasoning in 

responding to diverse social contexts. In contemporary settings, a 

rigid, status-based interpretation of kafā’ah appears increasingly 

inadequate and may conflict with principles of justice and equality. 

Accordingly, this article argues for a contextual reinterpretation of 

kafā’ah as ethical and spiritual compatibility, grounded in shared 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://ejournal.iaimu.ac.id/index.php/Qisth
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:fatmawati@stisnq.ac.id


The Role of Qawāʿid fiqhiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 68  

responsibility and aligned with the objectives of maqāṣid al-

sharī‘ah in modern Islamic family law.  

Keywords: kafā’ah, Islamic marriage law, comparative fiqh, four 

Sunni schools, maqāṣid al-sharī‘ah 

 

Abstrak 

Konsep kafā’ah (kesepadanan) merupakan salah satu prinsip 

penting dalam hukum perkawinan Islam yang bertujuan menjaga 

keharmonisan rumah tangga dan stabilitas sosial. Namun, 

pemahaman terhadap kafā’ah tidak bersifat tunggal, melainkan 

berkembang secara beragam dalam tradisi fikih, khususnya dalam 

empat mazhab Sunni. Artikel ini bertujuan menganalisis 

konstruksi konsep kafā’ah dalam perspektif mazhab Ḥanafī, 

Mālikī, Syāfi‘ī, dan Ḥanbalī, serta menelaah relevansi dan 

reinterpretasinya dalam konteks hukum keluarga Islam 

kontemporer melalui pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah. Penelitian 

ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi 

kepustakaan, memadukan analisis normatif-yuridis, historis, dan 

komparatif terhadap sumber-sumber fikih klasik dan literatur 

akademik mutakhir. Hasil kajian menunjukkan bahwa seluruh 

mazhab sepakat menempatkan agama dan akhlak sebagai inti 

utama kafā’ah, sementara perbedaan muncul dalam penilaian 

terhadap faktor-faktor sosial seperti nasab, profesi, kebebasan, 

dan kemampuan ekonomi. Perbedaan tersebut mencerminkan 

fleksibilitas ijtihad Islam dalam merespons realitas sosial yang 

beragam. Dalam konteks modern, pemahaman kafā’ah yang terlalu 

berbasis status sosial dinilai kurang relevan dan berpotensi 

bertentangan dengan nilai keadilan dan kesetaraan. Oleh karena 

itu, artikel ini menegaskan pentingnya reinterpretasi kafā’ah 

sebagai keserasian etis, spiritual, dan tanggung jawab bersama 

antara pasangan, sejalan dengan tujuan maqāṣid al-syarī‘ah dan 

dinamika hukum keluarga Islam kontemporer. 

Kata Kunci: kafā’ah, perkawinan Islam, fikih perbandingan, empat 

mazhab, maqāṣid al-syarī‘ah 

 



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina 
 

69 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

Pendahuluan 

Perkawinan dalam Islam merupakan institusi fundamental yang 

memadukan dimensi spiritual, moral, dan sosial dalam kehidupan 

manusia. Ia tidak dipahami semata sebagai kontrak hukum antara laki-

laki dan perempuan, tetapi sebagai ikatan sakral yang bertujuan 

membentuk ketenangan batin (sakinah), cinta yang berkesinambungan 

(mawaddah), dan kasih sayang yang berorientasi pada kemanusiaan 

(rahmah). Dalam kerangka normatif Islam, pernikahan berfungsi 

sebagai fondasi pembentukan keluarga yang stabil dan bermartabat, 

sekaligus sebagai unit dasar bagi terwujudnya tatanan sosial yang 

berkeadaban (Al-Ghazali, n.d.; Al-Qaradawi, 2010). Oleh karena itu, 

Islam memberikan perhatian serius terhadap faktor-faktor yang 

berpotensi menjaga atau justru merusak keharmonisan rumah tangga. 

Salah satu konsep penting dalam hukum perkawinan Islam yang 

berkaitan langsung dengan keharmonisan tersebut adalah kafā’ah, yang 

secara umum dimaknai sebagai kesepadanan atau kompatibilitas antara 

calon suami dan istri. Dalam khazanah fikih munākahāt, kafā’ah 

dikembangkan sebagai prinsip preventif untuk menjaga kehormatan 

keluarga, menghindari konflik sosial, dan memastikan stabilitas 

kehidupan rumah tangga (Ibn Qudamah, 1994). Meskipun tidak secara 

eksplisit disebut sebagai rukun atau syarat sah pernikahan dalam Al-

Qur’an, konsep kafā’ah memiliki posisi signifikan dalam diskursus 

hukum Islam klasik karena berkaitan erat dengan realitas sosial dan 

struktur masyarakat tempat hukum itu diterapkan. 

Secara historis, konsep kafā’ah lahir dari konteks masyarakat 

Arab pra-Islam yang sangat menekankan hierarki nasab, status sosial, 

dan kehormatan kabilah. Islam datang dengan membawa koreksi 

normatif terhadap struktur tersebut dengan menegaskan bahwa 

kemuliaan manusia di sisi Allah ditentukan oleh ketakwaan, bukan oleh 

garis keturunan, kekayaan, atau kedudukan sosial (Al-Qur’an, 49:13). 

Namun demikian, Islam juga tidak sepenuhnya mengabaikan realitas 

sosial yang hidup dalam masyarakat. Para ulama kemudian melakukan 

ijtihad untuk menyeimbangkan antara idealitas normatif wahyu dan 

kebutuhan praktis menjaga kemaslahatan umat, sehingga konsep 



The Role of Qawāʿid fiqhiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 70  

kafā’ah tetap dipertahankan dengan orientasi nilai yang lebih etis dan 

religius (Kamali, 2008). 

Dalam literatur fikih klasik, para fuqahā’ sepakat bahwa agama 

dan akhlak merupakan inti utama kafā’ah. Hadis Nabi yang menekankan 

pentingnya agama dan akhlak dalam memilih pasangan menjadi 

landasan normatif utama dalam pembahasan ini (Ibn Majah, n.d.). 

Namun, perbedaan pandangan muncul ketika para ulama merumuskan 

unsur-unsur tambahan yang dianggap relevan sebagai indikator 

kesepadanan. Mazhab Ḥanafī, misalnya, memasukkan aspek nasab, 

kebebasan, profesi, dan kemampuan ekonomi sebagai bagian dari 

kafā’ah demi menjaga kehormatan sosial perempuan dan keluarganya 

(Al-Kasani, 1986; Al-Sarakhsi, n.d.). Pendekatan ini mencerminkan 

sensitivitas sosial terhadap struktur masyarakat hierarkis pada masa 

klasik. 

Sebaliknya, mazhab Mālikī menolak menjadikan faktor-faktor 

sosial seperti nasab dan kekayaan sebagai ukuran utama kafā’ah. Ulama 

Mālikī menekankan bahwa kesalehan agama dan integritas moral 

merupakan standar utama yang sah secara syar‘i, karena kemuliaan 

manusia tidak ditentukan oleh status sosial, melainkan oleh ketakwaan 

(Ad-Dusuqi, 1996; Zainuddin, 2021). Mazhab Syāfi‘ī dan Ḥanbalī 

mengambil posisi moderat dengan tetap memprioritaskan agama 

sebagai inti kafā’ah, namun mempertimbangkan faktor sosial tertentu 

sejauh dimaksudkan untuk menjaga keharmonisan rumah tangga dan 

penerimaan sosial pasangan (An-Nawawi, n.d.; Al-Mardawi, 2005). 

Keragaman pandangan antarmazhab ini menunjukkan bahwa 

kafā’ah merupakan konsep ijtihādī yang bersifat elastis dan kontekstual. 

Ia tidak dirancang sebagai instrumen diskriminasi, melainkan sebagai 

mekanisme sosial untuk mencegah mafsadat dan menjaga kemaslahatan 

rumah tangga (Asy-Syatibi, 2005). Dengan demikian, perbedaan 

pandangan para ulama tidak dapat dipahami sebagai kontradiksi 

normatif, tetapi sebagai manifestasi fleksibilitas hukum Islam dalam 

merespons kondisi sosial yang berbeda-beda. 

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, pemahaman 

klasik tentang kafā’ah menghadapi tantangan yang semakin kompleks. 

Perubahan struktur sosial, meningkatnya mobilitas pendidikan dan 



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina 
 

71 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

ekonomi, serta berkembangnya kesadaran tentang kesetaraan gender 

dan hak memilih pasangan telah menggeser cara pandang masyarakat 

terhadap perkawinan. Penelitian-penelitian dalam satu dekade terakhir 

menunjukkan bahwa konflik rumah tangga modern lebih sering dipicu 

oleh ketidakharmonisan nilai, perbedaan visi hidup, dan lemahnya 

komitmen moral, dibandingkan oleh perbedaan nasab atau status sosial 

(Rahman & Omar, 2020; Nawawi, 2022). Oleh karena itu, pemahaman 

kafā’ah yang terlalu menekankan aspek struktural berpotensi 

kehilangan relevansinya dan bahkan bertentangan dengan prinsip 

keadilan Islam. 

Pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah menawarkan kerangka 

konseptual yang kuat untuk merespons tantangan tersebut. Dengan 

menjadikan perlindungan agama, kehormatan, keturunan, dan 

kemaslahatan manusia sebagai orientasi utama, kafā’ah dapat 

direkonstruksi sebagai keserasian etis dan spiritual antara pasangan, 

bukan sekadar kesetaraan status sosial (Auda, 2008; Nafis & Fikri, 

2022). Dalam perspektif ini, agama dan akhlak tetap menjadi inti 

kafā’ah, sementara faktor sosial lainnya dipahami secara proporsional 

sesuai dengan konteks dan kebutuhan nyata pasangan. 

Di Indonesia, dinamika pemahaman kafā’ah tercermin dalam 

perkembangan hukum keluarga Islam. Undang-Undang Nomor 1 Tahun 

1974 tentang Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam tidak 

menjadikan kafā’ah sosial sebagai syarat sah perkawinan, melainkan 

menekankan kesesuaian nilai agama dan moral sebagai fondasi 

pernikahan (Departemen Agama RI, 2010). Sejumlah kajian 

kontemporer menunjukkan bahwa pendekatan ini merepresentasikan 

pergeseran paradigma dari status-based compatibility menuju value-

based compatibility, sejalan dengan semangat maqāṣid al-syarī‘ah dan 

realitas masyarakat Indonesia yang plural dan dinamis (Suhartini, 2021; 

Rofiq, 2021). 

Berbagai penelitian mutakhir juga menegaskan urgensi 

reinterpretasi kafā’ah agar tidak dipahami secara rigid. Kafā’ah modern 

lebih relevan dipahami sebagai kesepadanan visi hidup, komitmen 

moral, dan tanggung jawab bersama dalam membangun rumah tangga 

yang harmonis (Muslih, 2022; Rahman, 2020). Dengan demikian, 



The Role of Qawāʿid fiqhiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 72  

konsep ini tetap berfungsi sebagai instrumen penjaga keharmonisan 

keluarga tanpa mengorbankan nilai keadilan dan martabat manusia. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, kajian ini bertujuan untuk 

menganalisis konsep kafā’ah dalam perkawinan Islam melalui 

perspektif komparatif empat mazhab fikih Sunni. Analisis difokuskan 

pada landasan normatif, rasionalitas hukum, dan konteks sosial yang 

melatarbelakangi perbedaan pandangan para ulama, sekaligus 

menelaah relevansi konsep kafā’ah dalam hukum keluarga Islam 

kontemporer dengan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah. Kajian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam 

pengembangan fikih munākahāt yang lebih kontekstual, moderat, dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat. 

 

 

Method 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain 

penelitian kepustakaan (library research), yang bertujuan untuk 

mengkaji secara mendalam konsep kafā’ah dalam perkawinan Islam 

melalui perspektif fikih perbandingan empat mazhab Sunni, yaitu 

Ḥanafī, Mālikī, Syāfi‘ī, dan Ḥanbalī. Pendekatan kualitatif dipilih karena 

penelitian ini berfokus pada penelusuran makna, rasionalitas hukum, 

serta konstruksi normatif suatu konsep hukum Islam yang berkembang 

dalam tradisi keilmuan klasik dan kontemporer, bukan pada 

pengukuran statistik atau pengujian hipotesis kuantitatif (Creswell, 

2014). 

Secara metodologis, penelitian ini menggabungkan pendekatan 

normatif-yuridis dan historis-analitis. Pendekatan normatif digunakan 

untuk menelaah dalīl syar‘ī, baik dari Al-Qur’an, hadis, maupun 

pandangan para fuqahā’ dalam kitab-kitab fikih mu‘tabarah yang 

menjadi rujukan utama masing-masing mazhab. Sementara itu, 

pendekatan historis-analitis digunakan untuk memahami konteks 

sosial, budaya, dan intelektual yang melatarbelakangi lahirnya 

perbedaan pandangan antarmazhab terkait unsur-unsur kafā’ah, 

sehingga konsep tersebut tidak dipahami secara ahistoris dan tekstual 

semata (Kamali, 2008). 



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina 
 

73 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi sumber primer 

dan sumber sekunder. Sumber primer meliputi kitab-kitab fikih klasik 

yang merepresentasikan otoritas masing-masing mazhab, seperti karya-

karya Al-Kasani dan Al-Sarakhsi dalam mazhab Ḥanafī, Ad-Dusuqi 

dalam mazhab Mālikī, An-Nawawi dan Asy-Syirazi dalam mazhab Syāfi‘ī, 

serta Ibn Qudamah dan Al-Mardawi dalam mazhab Ḥanbalī. Kitab-kitab 

ini dipilih karena memiliki otoritas ilmiah yang diakui secara luas dalam 

tradisi fikih Sunni dan menjadi rujukan utama dalam pembahasan 

hukum perkawinan (Ibn Qudamah, 1994; Al-Kasani, 1986). 

Adapun sumber sekunder mencakup buku-buku akademik, 

artikel jurnal ilmiah, dan hasil penelitian kontemporer yang diterbitkan 

dalam kurun waktu sepuluh tahun terakhir. Literatur sekunder ini 

digunakan untuk memperkaya analisis, terutama dalam membaca ulang 

konsep kafā’ah dari perspektif hukum keluarga Islam kontemporer, 

maqāṣid al-syarī‘ah, serta dinamika sosial modern seperti kesetaraan 

gender dan transformasi struktur sosial (Auda, 2008; Rahman & Omar, 

2020; Nafis & Fikri, 2022). Pemilihan literatur mutakhir dimaksudkan 

agar hasil penelitian tidak berhenti pada deskripsi pemikiran klasik, 

tetapi juga relevan dengan perkembangan wacana akademik terkini. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan 

inventarisasi literatur yang relevan dengan tema penelitian. Setiap 

sumber dianalisis secara kritis dengan memperhatikan konteks 

penulisan, latar belakang pemikiran penulis, serta posisi 

metodologisnya dalam tradisi hukum Islam. Data yang diperoleh 

kemudian diklasifikasikan berdasarkan tema-tema utama, seperti 

definisi kafā’ah, unsur-unsur kesepadanan, landasan normatif, serta 

rasionalitas hukum yang digunakan oleh masing-masing mazhab. 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan metode analisis 

isi (content analysis) dan analisis komparatif (comparative analysis). 

Analisis isi digunakan untuk menafsirkan teks-teks fikih dan dalīl syar‘ī 

guna menemukan pola argumentasi dan konstruksi hukum yang 

melandasi konsep kafā’ah. Sementara itu, analisis komparatif digunakan 

untuk membandingkan persamaan dan perbedaan pandangan 

antarmazhab, baik dari segi kriteria kafā’ah maupun tujuan hukum yang 

hendak dicapai. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 



The Role of Qawāʿid fiqhiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 74  

menempatkan perbedaan mazhab sebagai kekayaan ijtihad, bukan 

sebagai pertentangan normatif (Al-Alwani, 2003). 

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan maqāṣid 

al-syarī‘ah sebagai kerangka analitis. Pendekatan ini digunakan untuk 

menilai relevansi dan aktualisasi konsep kafā’ah dalam konteks hukum 

keluarga Islam kontemporer. Dengan menempatkan perlindungan 

agama, kehormatan, keturunan, dan kemaslahatan manusia sebagai 

orientasi utama, analisis maqāṣid memungkinkan reinterpretasi kafā’ah 

yang lebih kontekstual dan berkeadilan (Asy-Syatibi, 2005; Auda, 2008). 

Pendekatan ini penting agar kajian tidak terjebak pada formalisme 

hukum, tetapi mampu menangkap tujuan substantif syariat. 

Untuk menjaga validitas dan keandalan analisis, penelitian ini 

menerapkan prinsip triangulasi sumber dengan membandingkan 

pandangan dari berbagai kitab klasik dan kajian kontemporer. Dengan 

demikian, kesimpulan yang dihasilkan tidak bersandar pada satu 

otoritas tunggal, melainkan merupakan sintesis dari beragam perspektif 

ilmiah yang saling melengkapi. Pendekatan metodologis ini diharapkan 

mampu menghasilkan analisis yang komprehensif, objektif, dan relevan 

bagi pengembangan hukum keluarga Islam di era modern. 

 

Results and Discussion 

Konstruksi Konsep Kafā’ah dalam Perspektif Empat Mazhab Fikih: 

Landasan Normatif dan Rasionalitas Hukum 

Konsep kafā’ah dalam hukum perkawinan Islam merupakan 

salah satu tema sentral dalam fikih munākahāt yang memperlihatkan 

secara jelas bagaimana hukum Islam dibangun melalui dialog antara 

norma wahyu dan realitas sosial. Hasil kajian terhadap literatur fikih 

klasik menunjukkan bahwa para ulama sepakat mengenai urgensi 

keserasian antara calon suami dan istri, namun berbeda pandangan 

dalam menentukan batasan dan unsur-unsur kafā’ah yang dianggap 

relevan. Perbedaan ini tidak bersifat kontradiktif, melainkan 

mencerminkan keragaman ijtihad yang berangkat dari konteks sosial, 

budaya, dan struktur masyarakat yang berbeda pada masa 

pembentukan masing-masing mazhab. 



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina 
 

75 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

Secara normatif, seluruh mazhab menempatkan agama (ad-dīn) 

sebagai fondasi utama kafā’ah. Kesepadanan dalam aspek agama 

dipahami sebagai prasyarat moral-spiritual yang menentukan kualitas 

relasi suami istri serta keberlangsungan kehidupan rumah tangga. 

Landasan normatif ini bersumber dari Al-Qur’an dan hadis Nabi yang 

menegaskan bahwa iman dan akhlak merupakan ukuran utama 

kemuliaan manusia (Qur’an, 49:13; Ibn Majah, n.d.). Dengan demikian, 

kesamaan agama tidak hanya dipahami sebagai kesesuaian identitas 

formal, tetapi juga keselarasan komitmen keagamaan dan etika hidup 

yang menjadi pedoman dalam kehidupan keluarga. 

Mazhab Ḥanafī mengembangkan konsep kafā’ah secara relatif 

komprehensif dengan memasukkan beberapa unsur sosial sebagai 

bagian dari kesepadanan, seperti nasab, kebebasan, profesi, dan 

kemampuan ekonomi. Dalam pandangan ulama Ḥanafī, pernikahan 

tidak hanya menyatukan dua individu, tetapi juga membawa implikasi 

sosial bagi keluarga perempuan. Oleh karena itu, ketidaksepadanan 

status sosial dipandang berpotensi menimbulkan cela sosial (‘ār) yang 

dapat merendahkan martabat perempuan dan keluarganya (Al-Kasani, 

1986; Al-Sarakhsi, n.d.). Rasionalitas hukum yang melandasi pandangan 

ini bersifat preventif, yakni mencegah konflik sosial dan menjaga 

kehormatan keluarga dalam masyarakat yang sangat menjunjung 

hierarki sosial. 

Namun demikian, hasil analisis juga menunjukkan bahwa 

mazhab Ḥanafī tidak menempatkan kafā’ah sebagai syarat sah 

pernikahan, melainkan sebagai hak perempuan dan walinya. Jika 

perempuan dan wali merelakan pernikahan meskipun terjadi 

ketidaksepadanan, maka akad nikah tetap sah dan tidak batal. 

Fleksibilitas ini mencerminkan keseimbangan antara perlindungan 

sosial dan penghormatan terhadap persetujuan perempuan sebagai 

subjek hukum (Ibn al-Humam, 1998). Dengan demikian, kafā’ah dalam 

mazhab Ḥanafī lebih berfungsi sebagai mekanisme sosial yang dapat 

digugurkan demi kemaslahatan. 

Berbeda dengan pendekatan Ḥanafī, mazhab Mālikī 

menampilkan konstruksi kafā’ah yang lebih substantif dan berorientasi 

moral. Ulama Mālikī secara tegas membatasi kafā’ah pada aspek agama 



The Role of Qawāʿid fiqhiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 76  

dan akhlak, serta menolak menjadikan nasab, kekayaan, atau profesi 

sebagai ukuran kesepadanan yang mengikat. Bagi mazhab ini, 

kemuliaan manusia ditentukan oleh ketakwaan, sehingga pertimbangan 

status sosial tidak memiliki legitimasi normatif yang kuat dalam hukum 

perkawinan (Ad-Dusuqi, 1996). Rasionalitas hukum Mālikī berpijak 

pada prinsip egalitarianisme Islam, yang menempatkan seluruh 

manusia setara di hadapan Allah kecuali dalam ketakwaan. 

Pendekatan Mālikī mencerminkan orientasi fikih yang lebih 

dekat dengan spirit normatif Al-Qur’an dan hadis, serta relatif bebas dari 

pengaruh struktur sosial hierarkis. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

pandangan ini memberikan ruang yang luas bagi pernikahan lintas 

status sosial selama kedua pihak memiliki integritas moral dan 

komitmen keagamaan yang kuat. Dalam konteks ini, kafā’ah berfungsi 

sebagai instrumen etis untuk menjaga kualitas moral rumah tangga, 

bukan sebagai alat pembatas sosial. Sejumlah kajian kontemporer 

menilai pendekatan Mālikī sebagai model fikih yang progresif dan 

relevan dengan prinsip keadilan sosial dalam masyarakat modern 

(Zainuddin, 2021). 

Mazhab Syāfi‘ī mengambil posisi moderat antara Ḥanafī dan 

Mālikī. Dalam konstruksi Syāfi‘ī, agama tetap menjadi unsur utama 

kafā’ah, namun aspek nasab, profesi, dan kebebasan juga 

dipertimbangkan sebagai pelengkap demi menjaga keharmonisan 

rumah tangga dan penerimaan sosial pasangan (An-Nawawi, n.d.). 

Kesepadanan dalam nasab dipandang penting untuk menghindari 

konflik sosial dan menjaga kehormatan keluarga, terutama dalam 

masyarakat yang masih memandang status keturunan sebagai simbol 

prestise. 

Rasionalitas hukum Syāfi‘ī menunjukkan upaya 

menyeimbangkan idealitas normatif dengan realitas sosial. Agama tetap 

ditempatkan sebagai inti, sementara faktor sosial diperlakukan secara 

kontekstual dan tidak absolut. Seperti halnya mazhab Ḥanafī, mazhab 

Syāfi‘ī juga tidak menjadikan kafā’ah sebagai syarat sah pernikahan, 

melainkan sebagai hak wali dan perempuan yang dapat 

dipertimbangkan atau ditinggalkan demi kemaslahatan. Fleksibilitas ini 



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina 
 

77 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

menunjukkan bahwa kafā’ah dalam mazhab Syāfi‘ī berfungsi sebagai 

pedoman etis-sosial, bukan aturan legal yang kaku. 

Mazhab Ḥanbalī juga menempatkan agama sebagai fondasi 

utama kafā’ah, disertai pertimbangan nasab, profesi, dan kemampuan 

ekonomi. Namun, berbeda dari Ḥanafī, ulama Ḥanbalī cenderung 

memandang kafā’ah sebagai anjuran kuat, bukan hak yang dapat 

membatalkan pernikahan. Ibn Qudamah menegaskan bahwa 

pernikahan tetap sah meskipun tidak terpenuhi unsur kafā’ah, selama 

rukun dan syarat nikah terpenuhi (Ibn Qudamah, 1994). Rasionalitas 

hukum Ḥanbalī bersifat maslahat-oriented, yakni mendorong 

keserasian sosial tanpa mengorbankan keabsahan akad. 

Pendekatan Ḥanbalī memperlihatkan kehati-hatian dalam 

menjadikan faktor sosial sebagai standar hukum. Pertimbangan 

ekonomi dan profesi dipahami sebagai sarana menjaga stabilitas rumah 

tangga, bukan sebagai ukuran kemuliaan manusia. Dengan demikian, 

kafā’ah dalam mazhab Ḥanbalī berfungsi sebagai rekomendasi moral-

sosial yang bertujuan mencegah konflik dan ketimpangan relasi dalam 

rumah tangga. 

Jika dibandingkan secara komprehensif, hasil kajian 

menunjukkan bahwa perbedaan konstruksi kafā’ah antarmazhab 

berakar pada perbedaan penilaian terhadap hubungan antara norma 

agama dan realitas sosial. Mazhab Ḥanafī dan, dalam batas tertentu, 

Ḥanbalī cenderung mengakomodasi struktur sosial sebagai bagian dari 

pertimbangan hukum, sementara Mālikī dan Syāfi‘ī lebih menekankan 

dimensi normatif dan moral. Namun, seluruh mazhab sepakat bahwa 

agama dan akhlak merupakan inti kafā’ah yang tidak dapat 

dinegosiasikan. 

Dari perspektif rasionalitas hukum, kafā’ah berfungsi sebagai 

instrumen preventif untuk menjaga keharmonisan rumah tangga dan 

stabilitas sosial. Ia tidak dimaksudkan sebagai alat diskriminasi, 

melainkan sebagai mekanisme perlindungan terhadap kehormatan 

perempuan, keluarga, dan masyarakat. Dalam kerangka maqāṣid al-

syarī‘ah, kafā’ah berhubungan erat dengan perlindungan agama (ḥifẓ 

ad-dīn), kehormatan (ḥifẓ al-‘ird), dan keturunan (ḥifẓ an-nasl) (Asy-

Syatibi, 2005). 



The Role of Qawāʿid fiqhiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 78  

Hasil kajian ini juga menunjukkan bahwa fleksibilitas merupakan 

karakter utama konsep kafā’ah dalam fikih Islam. Tidak satu pun 

mazhab yang menjadikan seluruh unsur kafā’ah sebagai syarat mutlak 

sah pernikahan. Fleksibilitas ini membuka ruang bagi reinterpretasi 

kontekstual sesuai perkembangan zaman. Dalam masyarakat modern 

yang semakin egaliter, dimensi moral-spiritual kafā’ah menjadi semakin 

relevan dibandingkan dimensi struktural. Oleh karena itu, memahami 

konstruksi kafā’ah secara komparatif tidak hanya memperkaya 

khazanah fikih, tetapi juga menyediakan dasar normatif untuk 

pengembangan hukum keluarga Islam yang lebih adil, humanis, dan 

responsif terhadap perubahan sosial. 

 

 

Relevansi dan Reinterpretasi Kafā’ah dalam Hukum Keluarga 

Islam Kontemporer: Pendekatan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Perkembangan masyarakat Muslim kontemporer menghadirkan 

tantangan baru bagi konsep-konsep fikih klasik, termasuk kafā’ah dalam 

perkawinan. Perubahan struktur sosial, meningkatnya mobilitas 

pendidikan dan ekonomi, serta menguatnya kesadaran akan kesetaraan 

gender telah menggeser cara pandang masyarakat terhadap relasi 

suami istri. Dalam konteks ini, konsep kafā’ah yang pada masa klasik 

sangat dipengaruhi oleh hierarki sosial menghadapi kebutuhan 

reinterpretasi agar tetap relevan dan berdaya guna dalam menjaga 

keharmonisan rumah tangga. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

relevansi kafā’ah di era modern tidak terletak pada rigiditas kriterianya, 

melainkan pada kemampuannya untuk ditafsirkan ulang sesuai dengan 

tujuan substantif hukum Islam. 

Pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah memberikan kerangka analitis 

yang penting dalam membaca ulang konsep kafā’ah. Maqāṣid 

menempatkan tujuan-tujuan utama syariat—perlindungan agama, 

kehormatan, keturunan, dan kemaslahatan manusia—sebagai orientasi 

utama dalam penetapan hukum (Asy-Syatibi, 2005; Auda, 2008). Dalam 

kerangka ini, kafā’ah tidak dipahami sebagai tujuan pada dirinya sendiri, 

tetapi sebagai sarana untuk mencapai kemaslahatan rumah tangga dan 

stabilitas sosial. Oleh karena itu, unsur-unsur kafā’ah harus dievaluasi 



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina 
 

79 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

berdasarkan sejauh mana ia berkontribusi terhadap terwujudnya 

tujuan-tujuan tersebut dalam konteks sosial yang terus berubah. 

Kajian terhadap literatur kontemporer menunjukkan adanya 

pergeseran paradigma dari pemahaman kafā’ah yang berbasis status 

sosial menuju pemahaman yang berbasis nilai (value-based 

compatibility). Dalam masyarakat modern, konflik rumah tangga lebih 

sering dipicu oleh ketidakharmonisan nilai, perbedaan orientasi hidup, 

dan lemahnya komitmen moral, dibandingkan oleh perbedaan nasab 

atau kelas sosial (Rahman & Omar, 2020; Nawawi, 2022). Temuan ini 

menguatkan argumen bahwa dimensi moral-spiritual, seperti agama, 

akhlak, dan tanggung jawab etis, merupakan inti kafā’ah yang paling 

relevan untuk dipertahankan. 

Dalam konteks kesetaraan gender, reinterpretasi kafā’ah menjadi 

semakin mendesak. Pemahaman klasik yang menempatkan perempuan 

sebagai pihak yang harus “dilindungi” dari ketidaksepadanan status 

sering kali dibaca ulang secara kritis oleh sarjana kontemporer. 

Sejumlah penelitian menegaskan bahwa kafā’ah seharusnya dipahami 

sebagai relasi kesalingan (mutuality) antara dua subjek hukum yang 

setara, bukan sebagai mekanisme kontrol sosial terhadap pilihan 

perempuan (Abou El Fadl, 2014; Suhartini, 2021). Dalam perspektif 

maqāṣid, relasi kesalingan ini sejalan dengan prinsip keadilan (‘adl) dan 

penghormatan terhadap martabat manusia (karāmat al-insān), yang 

menjadi ruh ajaran Islam. 

Relevansi reinterpretasi kafā’ah juga tampak dalam konteks 

hukum keluarga Islam di Indonesia. Undang-Undang Nomor 1 Tahun 

1974 tentang Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam tidak 

menjadikan kesepadanan sosial sebagai syarat sah pernikahan, 

melainkan menekankan kesesuaian nilai agama dan terpenuhinya 

rukun serta syarat nikah. Hal ini menunjukkan bahwa hukum positif 

Indonesia telah mengadopsi pendekatan yang lebih substansial dan 

sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah, dengan menempatkan agama dan 

tanggung jawab moral sebagai fondasi utama perkawinan (Departemen 

Agama RI, 2010; Rofiq, 2021). 

Dalam praktik peradilan agama, pertimbangan kafā’ah juga tidak 

lagi digunakan secara kaku untuk membatalkan atau menghalangi 



The Role of Qawāʿid fiqhiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 80  

pernikahan. Sebaliknya, hakim cenderung melihat keserasian pasangan 

dari aspek kesiapan mental, tanggung jawab ekonomi, dan komitmen 

keagamaan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa kafā’ah telah 

mengalami transformasi dari norma sosial yang bersifat hierarkis 

menjadi prinsip etis yang bersifat kontekstual. Sejumlah kajian empiris 

dalam satu dekade terakhir mengonfirmasi bahwa pendekatan ini lebih 

efektif dalam mencegah konflik rumah tangga dan perceraian 

dibandingkan penekanan pada kesepadanan status sosial (Muslih, 2022; 

Nafis & Fikri, 2022). 

Pendekatan maqāṣid juga memungkinkan integrasi antara tradisi 

fikih klasik dan realitas kontemporer tanpa harus menafikan salah 

satunya. Dengan melakukan ijtihād muqāranah, nilai-nilai inti dari 

masing-masing mazhab dapat disaring dan direkonstruksi sesuai 

kebutuhan zaman. Dalam hal ini, penekanan Mālikī pada agama dan 

akhlak, fleksibilitas Ḥanafī dan Syāfi‘ī dalam menjadikan kafā’ah sebagai 

hak yang dapat digugurkan, serta orientasi maslahat dalam mazhab 

Ḥanbalī, dapat dipadukan untuk membentuk pemahaman kafā’ah yang 

lebih komprehensif dan adaptif (Kamali, 2008; Auda, 2008). 

Hasil diskusi ini menunjukkan bahwa reinterpretasi kafā’ah tidak 

berarti meniadakan seluruh pertimbangan sosial, tetapi 

menempatkannya secara proporsional. Faktor-faktor seperti 

pendidikan, kesiapan ekonomi, dan kematangan emosional tetap 

relevan sejauh berkontribusi pada stabilitas rumah tangga. Namun, 

faktor-faktor tersebut tidak boleh diposisikan sebagai ukuran 

kemuliaan atau alat diskriminasi. Dalam perspektif maqāṣid, setiap 

kriteria kafā’ah harus diuji berdasarkan dampaknya terhadap 

kemaslahatan nyata pasangan dan keluarga, bukan semata berdasarkan 

tradisi atau kebiasaan sosial (Asy-Syatibi, 2005). 

Lebih jauh, reinterpretasi kafā’ah juga memiliki implikasi penting 

bagi pengembangan hukum keluarga Islam di masa depan. Dengan 

menempatkan kafā’ah sebagai prinsip etis yang fleksibel, hukum Islam 

dapat merespons isu-isu kontemporer seperti pernikahan lintas budaya, 

perempuan berpendidikan tinggi dan berkarier, serta perubahan peran 

gender dalam keluarga. Sejumlah studi mutakhir menunjukkan bahwa 

rumah tangga yang dibangun atas dasar keserasian nilai, komunikasi 



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina 
 

81 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

yang sehat, dan tanggung jawab bersama memiliki tingkat ketahanan 

yang lebih tinggi dibandingkan rumah tangga yang hanya didasarkan 

pada kesesuaian status sosial (Rahman, 2020; Nawawi, 2022). 

Dengan demikian, relevansi kafā’ah dalam hukum keluarga Islam 

kontemporer terletak pada kemampuannya untuk bertransformasi dari 

konsep status-based menjadi konsep value-based yang berorientasi 

pada maqāṣid al-syarī‘ah. Reinterpretasi ini tidak hanya menjaga 

kontinuitas tradisi fikih, tetapi juga memastikan bahwa hukum Islam 

tetap hidup, kontekstual, dan berkeadilan. Dalam kerangka ini, kafā’ah 

berfungsi sebagai instrumen etis untuk membangun rumah tangga yang 

harmonis, setara, dan bermartabat, sejalan dengan tujuan utama 

perkawinan dalam Islam. 

 

 

CONCLUSION  

Kajian ini menegaskan bahwa konsep kafā’ah dalam hukum 

perkawinan Islam merupakan konstruksi fikih yang bersifat dinamis 

dan kontekstual, bukan norma tunggal yang kaku dan ahistoris. Melalui 

analisis komparatif terhadap empat mazhab fikih Sunni—Ḥanafī, Mālikī, 

Syāfi‘ī, dan Ḥanbalī—terlihat bahwa perbedaan pandangan mengenai 

unsur-unsur kafā’ah mencerminkan keragaman ijtihad yang berangkat 

dari realitas sosial dan kebutuhan kemaslahatan pada masa masing-

masing mazhab berkembang. Perbedaan tersebut tidak menunjukkan 

pertentangan substansial, melainkan memperlihatkan fleksibilitas 

hukum Islam dalam merespons kompleksitas kehidupan sosial. 

Seluruh mazhab sepakat bahwa agama dan akhlak merupakan inti 

utama kafā’ah yang tidak dapat dinegosiasikan. Kesepadanan dalam 

aspek ini dipahami sebagai fondasi moral dan spiritual yang 

menentukan kualitas relasi suami istri serta keberlangsungan rumah 

tangga. Sementara itu, perbedaan pandangan muncul pada penempatan 

faktor-faktor sosial seperti nasab, profesi, kebebasan, dan kemampuan 

ekonomi. Mazhab Ḥanafī dan Ḥanbalī cenderung memasukkan faktor-

faktor tersebut sebagai pertimbangan kesepadanan demi menjaga 

kehormatan sosial dan mencegah konflik, sedangkan Mālikī dan Syāfi‘ī 

lebih menekankan dimensi normatif dan moral dengan memperlakukan 



The Role of Qawāʿid fiqhiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 82  

aspek sosial secara terbatas dan kontekstual. Namun demikian, tidak 

satu pun mazhab menjadikan seluruh unsur kafā’ah sebagai syarat 

mutlak sahnya pernikahan, sehingga membuka ruang fleksibilitas dan 

adaptasi. 

Dalam perspektif rasionalitas hukum, kafā’ah berfungsi sebagai 

mekanisme preventif untuk melindungi kehormatan keluarga, menjaga 

stabilitas rumah tangga, dan menghindari mafsadat sosial. Ia tidak 

dimaksudkan sebagai instrumen diskriminasi atau pembatasan hak 

individu dalam memilih pasangan, melainkan sebagai sarana untuk 

mencapai kemaslahatan yang lebih luas. Fleksibilitas ini menunjukkan 

bahwa hukum Islam memiliki kapasitas internal untuk beradaptasi 

dengan perubahan zaman tanpa kehilangan prinsip-prinsip dasarnya. 

Reinterpretasi kafā’ah dalam konteks kontemporer menjadi 

kebutuhan yang tidak terelakkan. Perubahan struktur sosial, 

meningkatnya kesadaran kesetaraan gender, serta dinamika kehidupan 

keluarga modern menuntut pemahaman kafā’ah yang lebih berorientasi 

pada nilai daripada status. Pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah memberikan 

landasan konseptual yang kuat untuk membaca ulang konsep ini dengan 

menempatkan kemaslahatan, keadilan, dan penghormatan terhadap 

martabat manusia sebagai orientasi utama. Dalam kerangka ini, kafā’ah 

dipahami sebagai keserasian etis, spiritual, dan tanggung jawab 

bersama antara pasangan, bukan sebagai kesepadanan hierarkis yang 

membatasi pilihan individu. 

Dalam konteks hukum keluarga Islam di Indonesia, temuan kajian 

ini sejalan dengan arah perkembangan hukum positif yang tidak lagi 

menjadikan kesepadanan sosial sebagai syarat sah pernikahan. 

Penekanan pada kesesuaian nilai agama, kesiapan mental, dan tanggung 

jawab moral menunjukkan adanya transformasi paradigma dari 

pendekatan status-based menuju value-based compatibility. 

Pendekatan ini terbukti lebih relevan dalam menjaga keharmonisan 

rumah tangga dan mencegah konflik dibandingkan penekanan pada 

perbedaan nasab atau kelas sosial. 

Dengan demikian, memahami kafā’ah secara komprehensif dan 

kontekstual bukan hanya penting bagi pengembangan wacana fikih 

munākahāt, tetapi juga memiliki implikasi praktis bagi pembaruan 



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina 
 

83 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

hukum keluarga Islam. Rekonstruksi kafā’ah yang berorientasi maqāṣid 

memungkinkan hukum Islam tetap hidup, adaptif, dan berkeadilan, 

sekaligus setia pada nilai-nilai normatif wahyu. Pada akhirnya, kafā’ah 

harus ditempatkan sebagai sarana etis untuk membangun rumah tangga 

yang harmonis, setara, dan bermartabat, sehingga tujuan utama 

perkawinan dalam Islam dapat terwujud secara utuh dalam realitas 

masyarakat modern. 

 

REFERENCES  

 Abou El Fadl, K. (2014). Speaking in God’s name: Islamic law, authority 

and women. Oneworld Publications. 

 

Ad-Dusuqi, M. ibn A. (1996). Ḥāsyiyah ad-Dusuqi ‘alā asy-Syarḥ al-

Kabīr. Dār al-Fikr. 

 

Al-Alwani, T. J. (2003). The ethics of disagreement in Islam. 

International Institute of Islamic Thought. 

 

Al-Ghazali, A. H. (n.d.). Iḥyā’ ‘ulūm ad-dīn. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

 

Al-Kasani, A. ibn M. (1986). Badā’i‘ al-ṣanā’i‘ fī tartīb asy-syarā’i‘. Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

 

Al-Mardawi, A. ibn A. (2005). Al-inṣāf fī ma‘rifah ar-rājiḥ min al-khilāf. 

Dār al-Fikr. 

 

Al-Qaradawi, Y. (2010). Fiqh al-usrah al-muslimah fī ḍaw’ al-Qur’ān wa 

as-sunnah. Dār al-Shurūq. 

 

Al-Sarakhsi, S. ad-D. (n.d.). Al-mabsūṭ. Dār al-Ma‘rifah. 

 

An-Nawawi, Y. ibn S. (n.d.). Al-majmū‘ sharḥ al-muhadzdzab. Dār al-

Fikr. 

 

Asy-Syatibi, I. ibn M. (2005). Al-muwāfaqāt fī uṣūl asy-syarī‘ah. Dār al-



The Role of Qawāʿid fiqhiyyah in Addressing Contemporary Legal Issues 

Vol.3 No.1 Januari 2026 | 84  

Ma‘rifah. 

 

Auda, J. (2008). Maqasid al-shariah as philosophy of Islamic law: A 

systems approach. International Institute of Islamic Thought. 

 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and 

mixed methods approaches (4th ed.). Sage Publications. 

 

Departemen Agama Republik Indonesia. (2010). Kompilasi hukum 

Islam dan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

perkawinan. Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam. 

 

Ibn al-Humam, K. ad-D. M. (1998). Fatḥ al-qadīr. Dār al-Fikr. 

 

Ibn Majah, M. ibn Y. (n.d.). Sunan Ibn Mājah. Dār al-Fikr. 

 

Ibn Qudamah, M. ad-D. A. ibn A. (1994). Al-mughnī. Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

 

Kamali, M. H. (2008). Principles of Islamic jurisprudence. Ilmiah 

Publishers. 

 

Muslih, M. (2022). Reformulasi fikih munākahāt: Rekonstruksi kafā’ah 

dalam konteks kesetaraan modern. Penerbit Akademik Islam. 

 

Nafis, M., & Fikri, A. (2022). Maqasid al-shariah and the reconstruction 

of kafā’ah in contemporary Muslim society. Journal of Islamic Law 

and Society, 9(1), 67–84. 

 

Nawawi, A. (2022). Contextualizing kafā’ah in contemporary Muslim 

marriage practices. Indonesian Journal of Islamic Family Law, 

4(2), 203–220. 

 

Rahman, N. A. (2020). Contemporary reinterpretation of kafā’ah in 

Islamic marriage: From social status to spiritual compatibility. 



Fatmawati, Mutia Tsamratus Sabrina 
 

85 | Qisth: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 

Journal of Islamic Family Law, 8(2), 155–172. 

 

Rahman, N. A., & Omar, S. (2020). Revisiting the concept of kafā’ah in 

Islamic family law. Journal of Islamic Studies, 31(2), 145–162. 

 

Rofiq, A. (2021). Reaktualisasi konsep kafā’ah dalam perkawinan di era 

modern. Al-Manāhij: Journal of Islamic Law Studies, 15(2), 201–

220. 

 

Suhartini, R. (2021). Transformasi konsep kafā’ah dalam hukum 

perkawinan Islam di Indonesia. Indonesian Journal of Islamic 

Family Law, 11(2), 215–234. 

 

Zainuddin, A. (2021). Relevance of Mālikī principles in modern Muslim 

marriage norms. Al-Aḥwāl: Journal of Islamic Family Law, 13(2), 

157–175. 

 

 


