
12  

Tanfidziya: Journal of Arabic Education 
Volume XXX Nomor XXX 202X, pp ....-.... 
P-ISSN 2809-0640 E-ISSN 2809 056X 
https://doi.org/10.36420/tanfidziya 

 

 

BECHIT-TETTHEL: BAHASA, KEYAKINAN DAN SENTIMEN 
GENDER 
 

 BECHIT-TETTHEL: Language, Belief, and Gender Sentiment 
 
 

 
Abstract: 

.This research aims to explore the socially constructed reality within the sacredness of Bechit-
Tetthel with gender sentiment and women's responses in Pamoroh Village, Pamekasan 
Regency. The approach employed is a qualitative approach with a phenomenological type. 
Primary data is gathered through interviews and observations, and data analysis utilizes 
interactive analysis. The research findings indicate that: first, the socially constructed reality 
in the sacredness of Bechit-Tetthel with gender sentiment is formed through the stages of 
internalization, externalization, and objectification. Second, the responses of women in 
Pamoroh Village regarding gender sentiments in the values of Bechit-Tetthel are divided into 
two typologies: first, a positive response as they realize that the formed reality is part of social 
identity. Second, a negative response as they believe that the existing reality can still be 
reinterpreted according to current situations and conditions. 
Keywords: Sacredness, Bechit-Tetthel, Madurese Society, Gender Sentiments 

 

Abstrak: 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui realitas sosial yang kontruk dalam sakralitas bechit-
tetthel bersentimin gender serta respon wanita di desa pamoroh kabupaten pamekasan. Pendekatan 
yang digunakan adalah pendekatan kualitif dengan jenis fenominologis. Data yang digunakan adalah 
data primer dan data didapatkan dari tekhnik wawancara dan observasi serta analisis data 
menggunakan analisis interaktif. Hasil penelitian menunjukan bahwasanya: pertama, realitas sosial 
yang terbentuk pada sakralitas bechit-tethel bersentimin gender terkontruk melalui tahapan 
internalisasi, eksternalisasi dan objektifitas. Kedua, respon kaum wanita di desa pamoroh terkait 
sentimen gender pada nilai-nilai sakralitas bechit-tetthel terbagi menjadi dua tipologi yaitu: pertama, 
respon positif karena menyadari bahwasanya realitas yang terbentuk merupakan bagian dari 
identitas sosial. Kedua, respon negatif karena meyakini realitas yang ada masih dapat 
diinterpretasikan kembali sesuai dengan situasi dan keadaan terkini. 
Kata kunci: Sakralitas, Bechit-Tetthel, Masyarakat Madura, Sentimin Gender 

 

 

History: 

Accepted:20/12/2025 

Published: 31/12/2025 

Publisher: Published by the Arabic Education 
Department, Miftahul Ulum Islamic institute of 
Pamekasan. 

Licensed: This work is licensed under 

a Creative Commons Attribution 4.0 License 

M. Mansyur1* 

1 Institut Agama Islam Miftahul Ulum Pamekasan 
*Corresponding author: mansyurhurdi@gmail.com 
 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13  

PENDAHULUAN 
Pernikahan merupakan suatu prosesi sakral yang diharapkan hanya terjadi satu kali 

seumur hidup oleh setiap pasangan.1 Seseorang yang sudah menentukan orang lain 
sebagai pasangan hidup bermimpi akan terus bersama.2 Artinya, antitesa dari 
pernikahan yaitu perceraian sangat tidak diharapkan terjadi pada setiap pasangan yang 
semakin hari terus meningkat3. Dengan demikian, jika pernikahan merupakan harapan 
yang diinginkan. sebaliknya, perpisahan dalam bentuk perceraian adalah tindakan yang 
tidak dibayangkan menimpa dalam kehidupan satiap pasangan Suami-Istri. 

Menurut La Eru Ugi menjelaskan Kesakralan suatu pernikahan terekspresikan 
dengan berbagai prilaku sosial masyarakat melalui simbol-simbol  yang menyimpan 
makna kebersamaan, harapan dan keutuhan dalam membina mahligai rumah tangga.4 
Simbol-simbol tersebut berupa etista yang memiliki nilai filosofis maupun historis 
dalam struktur keyakinan masyarakat tertentu.  

Masyarakat Desa Pamoroh Kecamatan Kadur Kabupaten Pamekasan memiliki tradisi 
turun temurun dalam menjaga kesakralan suatu pernikahan yaitu dengan tradisi 
penyerahan Bechit dan Tetthel sebagai bagian dari seserahan mempelai pria untuk 
keluarga wanita yang wajib ada. Artinya, tanpa dua benda ini maka masyarakat desa 
pamoroh memiliki keyakinan bahwa proses pernikahan tersebut tidaklah sempurna. 
Bechit dan Tetthel merupakan cemilan yang identik dengan tektur lengket dan manis. 
Tekstur lengket bermakna bahwasanya pernikahan yang menggunakan dua benda 
tersebut diyakini bahwa pasangan akan selalu bersama dihindari dari perceraian. 
Sedangkan rasa manis dan sedap yang melekat pada dua benda tersebut menjadi simbol 
bahwasanya kedua pasangan akan mengarungi rumah tangga sesuai dengan tanggung 
jawab masing-masing yaitu pria bekerja mencari nafkah, mencukupi kebutuhan 
keluarga dan menjadi pemimpin. sedangkan wanita menjaga rumah, merawat anak, 
memasak di dapur, mencuci pakaian dan patuh pada perintah suami.  

  Berdasarkan fenomina diatas, Peneliti melihat bahwasanya usaha mempertahankan 
kesakralan pernikahan masyarakat desa pamoroh tersimbolkan pada makna yang 
terkandung dalam tradisi seserahan Bechit-Tetthel pada prosesi Pernikahan. 
Mengesampingkan simbol seserahan ini akan berdampak pada keretakan rumah tangga. 
Peneliti melihat Ikhwal penyebab keretakan tersebut sering kali  diindikasikan dengan 
sentimen gender akibat salah satu pasangan tidak menjalankan fungsi dan tugas masing-
masing. Mayoritas sesepuh masyarakat pamoroh beranggapan seorang istri harus 
bekerja di rumah seperti memasak di dapur, mendidik anak, mencuci baju, dan lain 
sebagainya. Bila hal itu tidak dilakukan maka akan menggagalkan keharmonisan rumah 
tangga. 

Dari pada itu, peneliti menilai realitas tersebut merupakan prilaku yang dibentuk 
oleh Konstrusi Sosial dan terjadi melalui proses yang panjang sehingga berbentuk suatu 
keyakinan yang mengakar dan hanya dapat dihindari melalui suatu tradisi seserahan 
bechit dan tetthel pada saat proses pernikahan berlangsung.  
                                                             
1 Aridhanyati Arifin, Shofwan Hanif, and Sri Kusumadewi, ‘Model Pendukung Keputusan Kelompok Untuk 

Penentuan Faktor Dominan Keharmonisan Rumah Tangga’, Seminar Nasional Aplikasi Teknologi Informasi 

(SNATi), 11–18, 2018. 
2 Iin Nur Zulaili, ‘Modernitas Pesantren Dan Kesakralan Pernikahan Dalam Upacara Rahmat Pura’, FIKRAH, 

8.1 (2020) <https://doi.org/10.21043/fikrah.v8i1.7060>. 
3 Robiah Awaliyah and Wahyudin Darmalaksana, ‘Perceraian Akibat Dampak Covid-19 Dalam Perspektif 

Hukum Islam Dan Perundang-Undangan Di Indonesia’, Khazanah Hukum, 3.2 (2021) 

<https://doi.org/10.15575/kh.v3i2.12018>. 
4 La Eru Ugi, S.Pd., M.Pd, ‘Eksplorasi Etnomatematika Makna Simbol Pakaian Pernikahan Adat Buton Kajian 

Semiotik’, Indonesian Journal of Educational Science (IJES), 4.1 (2021) 

<https://doi.org/10.31605/ijes.v4i1.1213>. 



14  

Maka dengan demikian, Peneliti tertarik untuk melihat lebih jauh lagi bagaimana 
konstruksi atau realitas sosial masyarakat Desa Pamoroh yang selama ini 
berkeyakinan terhadap simbol Bechit-Tetthel sebagai interpetasi kesakralan 
pernikahan yang dapat menjaga keutuhan dan keharmonisan rumah tangga 
berimplikasi pada sentimen gender. Sehingga manfaat dari penelitian ini mampu 
memberikan infomasi dan gambaran proses dari realitas sosial dimaksud. Di samping 
itu, mengetahui berbagai respon kaum wanita terkait keyakinan tersebut dapat 
memberikan informasi sejak dini pemetaan kolompok pro-dan kontra sehingga 
kemungkinan gesekan serta konflik sosial di masa depan dapat di antisipasi sedini 
mungkin 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian yaitu 

fenominologis. Pemilihan jenis ini karena topik penelitian kali ini merupakan sebuah 
fenomina yang hidup di tengah-tengah masyarakat. Maka peneliti merasa sesuai dengan 
jenis ini. Disamping itu, jenis penelitian fenominologis akan mampu membantu peneliti 
mendapatkan gambaran serta interpretasi mendalaman terhadap pengalaman-
pengalaman individu di dalamnya.5 Sumber data yang digunakan adalah sumber data 
primer. Sumber data primer yang digunakan peneliti berupa data verbal yang didapat 
dari kepala desa pamoroh, lima sesepuh desa (bapak H. Abd (75 th). Aziz, Bapak kertah 
(71 th), bapak matsukan (67 th), ibu mistirah (62 th), dan ibu seiri (69 th). Serta 
beberapa anak muda  yang baru melaksanakan prosesi pernikahan yaitu Lilis (21 th), 
Fitriatul Maghfiroh (29 th), Maisaroh (34 th), yuyun (23 th). Sedangkan sumber 
sekkunder pada peneliti ini berupa literatur tertulis, makalah dan sabaginya yang dikira 
menambahhkan pengayaan data . 

Tekhnik pengumpulan data yang digunakan adalah wawancara observasi dan 
dokumentasi. Dan Analisis data yang digunakan pada penelitian ini adalah model 
interaktif yang dicetuskan oleh Matthew B. Miles dan A. Michael Huberman yang 
prosesnya melalui tahap berikut: 6 
Kondensi Data 

Proses penyaringan data yang diperoleh dari wawancara dan observasi. Data 
tersebut tidak sedikit melainkan memperoleh data yang berhamburan baik data 
subtantif maupun menyimpang. Maka tahap ini peneliti akan memilah data yang 
dianggap sesuai fokus permasalahan.  
Penyajian Data 

Data yang dikira sesuai dengan fokus akan peneliti sajikan pada tahap ini sesuai 
dengan fokus masalah sebelum dipaparkan secara berkesinambungan. 
Kesimpulan 

Tahap akhir dari analisis ini adalah penarikan kesimpulan akhir yang merupakan 
jawaban dari permasalahan yang dipertanyakan sebellumnya 

 

PEMBAHASAN 
Realitas Sosial terkonstruk hingga membentuk keyakinan bersentimen Gender 
bagi masyarakat melalui tradisi seserahan  Bechit-Tetthel di Desa Pamoroh 
 

                                                             
5 Emzir, Analisis Data: Metodologi Penelitian Kualitatif (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 22. 
6 Saldana Jonny Michael, Miles Matthew B., and Huberman A., Qualitative Data Analysis(United 
States of America: Sage, 2014), 31. 



15  

Realitas sosial bukanlah sesuatu yang statis; ia dapat berubah seiring waktu melalui 
tindakan sosial, konflik, dan perubahan dalam masyarakat. Pemahaman bersama 
mengenai realitas sosial juga dapat berbeda di antara berbagai kelompok sosial, 
menciptakan pluralitas dalam konstruksi sosial. Dalam pandangan Luckmann, realitas 
bukanlah sesuatu yang melekat pada benda atau fenomena, melainkan hasil dari proses-
proses sosial dan interaksi manusia. Proses ini melibatkan dua tahap utama: objektivasi 
dan internalisasi. 

Realitas sosial terbentuk oleh konstruksi sosial. Konstruksi sosial adalah suatu proses 
di mana manusia secara bersama-sama dan aktif menciptakan, mempertahankan, dan 
mengubah realitas sosial mereka melalui interaksi sosial dan interpretasi kolektif. 
Realitas sosial bukanlah suatu entitas yang eksis di luar manusia, melainkan hasil dari 
aktivitas manusia yang bersama-sama memberikan makna kepada dunia di sekitar 

mereka. 7 
Dalam konteks tradisi Madura, konsep konstruksi sosial dapat ditemukan dalam 

berbagai aspek budaya dan masyarakat Madura. Madura sebuah pulau di Indonesia, 
memiliki tradisi dan nilai-nilai yang unik, dan konstruksi sosial dapat ditemukan dalam 
cara masyarakat Madura membentuk, menginternalisasi, dan mengekspresikan realitas 
sosial mereka. Berikut adalah beberapa aspek dalam tradisi Madura yang dapat dilihat 

dari perspektif konstruksi sosial:8 
a) Sistem Sosial Berbasis Kekerabatan 

Tradisi kekerabatan di Madura mencerminkan objektivasi norma-norma dan nilai-
nilai yang sangat penting dalam struktur sosial. Misalnya, sistem kekerabatan yang kuat 
dan hierarki keluarga menjadi objek nyata dari norma-norma yang menentukan peran 
dan tanggung jawab masing-masing anggota keluarga. 
b) Tradisi Adat dan Ritual 

Ritual dan tradisi adat di Madura mencerminkan objektivasi norma-norma sosial 
dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, prosesi upacara adat, seperti Saparan Bekakak, 
yang melibatkan berbagai simbol dan tindakan ritual, dapat dianggap sebagai 
objektivasi dari norma-norma keagamaan dan kebersamaan masyarakat Madura. 
c) Sistem Nilai dan Etika 

Masyarakat Madura memiliki sistem nilai dan etika yang kuat, yang diobjektivasi 
melalui tradisi lisan, cerita rakyat, serta norma-norma perilaku sehari-hari. Nilai-nilai 
seperti kejujuran, keberanian, dan loyalitas dapat dilihat sebagai objek dari norma-
norma sosial yang diterima dan diwariskan. 
d) Ekonomi dan Sosial 

Sistem ekonomi dan sosial di Madura mencerminkan objektivasi dari nilai-nilai yang 
berkaitan dengan kerja keras, kerjasama, dan solidaritas sosial. Contohnya dapat terlihat 
dalam tradisi gotong royong atau sistem pertanian yang melibatkan kolaborasi 
kelompok. 
e) Peran Gender 

Norma-norma gender di Madura tercermin dalam tradisi sehari-hari dan peran-
peran yang diobjektivasi dalam masyarakat. Peran gender dalam keluarga, pekerjaan, 
dan partisipasi dalam tradisi-tradisi tertentu menciptakan norma-norma gender yang 
diinternalisasi dan dinyatakan dalam perilaku sehari-hari. 
f) Seni dan Budaya 

                                                             
7 Mudrik Al Farizi, ‘Realitas Kontruksi Sosial: Kekuasaan Kiai Dalam Mengontruksi Keluarga Sakinah Pada 

Masyarakat Ngawi’, Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 13.1 (2019). 
8 Akhmad Siddiq, Leonard C Epafras, and Fatimah Husein, ‘Contesting Religion and Ethnicity in Madurese 

Society’, Religió: Jurnal Studi Agama-Agama, 8.1 (2018) <https://doi.org/10.15642/religio.v8i1.733>. 



16  

Seni dan budaya Madura, seperti tarian dan seni ukir, mencerminkan objektivasi dari 
nilai-nilai estetika dan identitas budaya yang diterapkan dalam masyarakat. Ini juga 
menjadi ekspresi dari bagaimana masyarakat Madura mengonstruksi dan merayakan 
keindahan dan kekayaan budaya mereka. 

Maka Dengan demikian,  melihat tradisi Madura dari perspektif konstruksi sosial, kita 
dapat memahami bagaimana realitas sosial dalam masyarakat ini tidak hanya diberikan, 
tetapi aktif dibangun, diinternalisasi, dan dinyatakan melalui praktik dan simbol-simbol 
kultural. Pemahaman ini membuka jalan bagi penghargaan yang lebih dalam terhadap 
keragaman dan kompleksitas budaya Madura. 

Selanjutnya, Berger dan Luckmann dalam teori konstruksi sosial mereka menyoroti 
tiga momen penting yang terjadi dalam proses pembentukan realitas sosial. Tiga momen 
ini mencerminkan langkah-langkah esensial dalam bagaimana manusia bersama-sama 
menciptakan dan mempertahankan realitas sosial. Momen tersebut adalah internalisasi, 

eksternalisasi dan objektifitas.9 
Pertama, Momen internalisasi merujuk pada proses dimana individu mengadopsi dan 

menginternalisasi norma-norma, nilai-nilai, dan aturan sosial yang ada dalam 
masyarakat tempat mereka tinggal. Ini merupakan proses di mana individu 
secara sadar atau tidak sadar memasukkan aturan-aturan sosial ke dalam pola 

pikir dan perilaku mereka sehari-hari.10 Internalisasi tidak hanya mencakup 
penerimaan norma-norma yang ada, tetapi juga penghayatan serta 
penanaman nilai-nilai tersebut ke dalam identitas pribadi individu. Sebagai 
contoh, dalam konteks konstruksi sosial gender, internalisasi dapat terlihat 
ketika individu secara sukarela mengadopsi dan mematuhi norma-norma 
tertentu yang terkait dengan peran gender yang diharapkan dari mereka. 

Kedua, Objektifitas merujuk pada sejauh mana norma-norma dan nilai-nilai sosial 
dianggap sebagai realitas yang eksisten dan obyektif oleh anggota masyarakat. 
Dalam konstruksi sosial, objektifitas tidak selalu mencerminkan realitas yang 
tidak berubah atau fakta yang tidak dapat dipertanyakan, tetapi lebih kepada 
bagaimana norma-norma sosial dianggap sebagai "kenyataan" oleh anggota 

masyarakat.11 
Ketiga, Eksternalisasi adalah proses di mana individu mengekspresikan norma-norma 

dan nilai-nilai yang sudah diinternalisasi dalam bentuk perilaku atau tindakan 
konkret. Ini adalah langkah di mana realitas sosial yang telah diinternalisasi 

diaktualisasikan dalam kehidupan sehari-hari melalui tindakan dan interaksi.12 

                                                             
9 Luthfiyyah Rintoni Suci and Haris Supratno, ‘Konstruksi Realitas Sosial Dalam Novel Orang-Orang Oetimu 

Karya Felix K. Nesi: Kajian Konstruksi Sosial Peter L. Berger Dan Thomas Luckmann’, Bapala, 9.3 (2022). 
10 Lathifah Lathifah Munawaroh, ‘THOMAS LUCKMANN: KONTRIBUSI SOSIOLOGI PENGETAHUAN 

DALAM STUDI ISLAM’, Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 9.4 (2022) 

<https://doi.org/10.31102/alulum.9.4.2022.417-432>. 
11 Ahmad Arif Masdar Hilmy and Ria Cahyaning Utami, ‘Classification of Women in The Class Concept of 

Dowry: A Study of Berger and Luckmann’s Social Construction’, AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 

16.1 (2021) <https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v16i1.4561>. 
12 Salama Salama, ‘DISKURSUS PENDIDIKAN DAN PEREMPUAN DALAM KONSTRUKSI SOSIAL 

WARGA TAMIDUNG BATANG-BATANG SUMENEP’, JURNAL SETIA PANCASILA, 1.2 (2021) 

<https://doi.org/10.36379/jsp.v1i2.134>. 



17  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

GAMBAR 1: SIKLUS KONSTRUKSI SOSIAL MENURUT THOMAS LUCKMAN DAN 
PETER L BERGER  

 
Gambar 1 menjelaskan bahwasanya konstruksi sosial di masyarakat terbentuk 

melalui tiga momen besar. Yaitu internalisasi berupa penanaman nilai sosial kepada 
masyarkat yang hidup dan berintraksi dengan sosial. Kedua, ekternalisasi merupakan 
aktualisasi dari tingkat pemahaman masyarkat terhadap nilai dengan melahirkan 
prilaku atau partisipasi sesuai nilai dan norma sosial. Dan ketiga, objetifitas merupakan 
keyakinan terhadap nilai dan norma yang teah tertanam sebelumnya. 

Seserahan adalah praktik tradisional dalam pernikahan di banyak budaya, termasuk 
Indonesia. Seserahan adalah pemberian atau pertukaran hadiah-hadiah antara keluarga 
pengantin pria dan pengantin wanita. Ini memiliki makna simbolis dan kultural yang 
dalam, mencerminkan persatuan dua keluarga dan merupakan bagian integral dari 
proses pernikahan. Seserahan memiliki makna simbolis yang mendalam. Hadiah-hadiah 
ini melambangkan harapan, dukungan, dan kebahagiaan dari keluarga pengantin pria 
kepada keluarga pengantin wanita, dan sebaliknya. Selain itu, Setiap item dalam 
seserahan dapat memiliki makna khusus dan melambangkan berbagai aspek, seperti 

kesuburan, kekayaan, keberuntungan, dan keharmonisan.13 
Seserahan dalam konteks budaya Madura memiliki kekhasan dan nilai-nilai budaya 

yang mencerminkan karakteristik dan tradisi unik mereka. Seserahan dalam pernikahan 
masyarakat Madura memiliki nilai simbolis yang mendalam. Selain sebagai lambang 
dukungan dan keberkahan, seserahan juga mencerminkan keterlibatan dan komitmen 
keluarga untuk menjalankan adat istiadat dan nilai-nilai budaya yang diwariskan dari 
generasi ke generasi. 

Salah satu elemen yang selama ini menjadi bagian dari seserahan dalam pernikahan 
masyarakat Madura adalah bechit dan tetthel. Seserahan Bechit dan Tetthel adalah 
bagian dari tradisi pernikahan di masyarakat Madura yang memiliki makna simbolis dan 
nilai tradisional yang mendalam. Bechit dan tetthel sebagaimana kondisi aslinya yang 
merupakan bagian dari hidangan yang terdapat dalam  pernikahan bertekstur lembut 
dan lengket serta cenderung manis dan berwarna. Hal tersebut diyakini mengandung 
makna simbolik oleh kalangan masyarakat Madura sebagai tanda kekokohan, 
keharmonisan, kelanggengan dan ketaatan istri kepada suami. 

                                                             
13 Irma Febrie Dhanayanti, ‘Perubahan Makna Dan Simbol Dalam Tradisi Seserahan Makanan Dalam Upacara 

Pernikahan Betawi’, Skripsi Universitas Syarif Hidayatullah Jakartaniversitas Syarif Hidayatullah Jakarta, 

2019. 

Konstruksi 
Sosial

Internalisai

(penanaman 
nilai)

Eksternalisa
si

(prilaku dari 
nilai) 

objektifitas

(pemahama
n dan 

keyakinan 
nilai) 



18  

Keyakinan diatas tidak muncul pada ruang hampa dan berada dalam waktu yang 
sebentar. Kepercayaan mesyarakat Madura terhadap dua symbol diatas terbentuk dari 
intraksi sosial hingga menjadi suatu realitas yang nyata. Dalam teori konstruksi sosial, 
keyakinan mengenai seserahan Bechit dan Tetthel dalam masyarakat Madura dapat 
dijelaskan sebagai hasil dari proses-proses sosial yang membentuk realitas. Realitas 
sosial yang membentuk keyakinan masyarakat Madura terhadap sakralitas bechit 
tetthel terpotret melalui tiga momen besar yaitu internalisasi nilai, ekternalisasi nilai 
dan objektifitas.   
Pertama, Momen internalisasi nilai-nilai sakralitas bechit-tetthel bagi masyarakat 

pamoroh dilakukan secara turun temurun dengan mewariskan pemahaman 
tentang makna simbolik dari generasi tua ke muda. Proses intenalasiasi ini 
berjalan dengan alamiah dari melalui tiga cara, yaitu, Pertama, melalui 
penanaman nilai sejak dini dalam keluarga, kedua. Melalui integrliasi nilai 
agama dan nilai budaya dalam pendidikan. Ketiga, melalui kegiatan 
keagamaan. 

 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 

 
 

 
GAMBAR 2: SIKLUS KONSTRUKSI SOSIAL PADA SAKRALITAS BECHIT-TETTHEL 

MASYARAKAT PAMOROH  
 

Kedua, Eksternalisasi nilai sakralitas pada seserahan bechit-tetthel bagi masyarakat 
pamoroh merujuk pada beberapa pemahaman masyarakat yang secara nyata 
dan aktif menjalankan  norma dan nilai tersebut setiap pelaksanaan seserahan 
pernikahan. nilai sosial yang tertarjamahkan dimaksud: Pertama, nilai 
Esensialitas (Dipastikan Keberadaanya). Kedua,  nilai Autentisitas (kepastian 
penggunaan bahan mentah yang alami dan terjamin kehalalannya). Ketiga, 
Nilai Spesialitas (Bechit-Tetthel disajikan pada momen Seserahan saja dari 
pria ke wanita) dan keempat, Nilai Simbolitas (Seserahan atau bechit dan 
tetthel dibagikan kepada khalayak ramai sebagai tanda kebahagiaan 
bersama). 

Ketiga, Objektifitas atau Pandangan objektif masyarakat pamoroh terkait kesakralan 
bechit tetthel sudah tertanam dengan beberapa keyakinan simbolis yang 
memiliki makna tertentu dan berpengaruh terhadap keutuhan berkeluarga 
seperti harmonisasi, ketaatan dan kelanggengan dalam hubungan rumah 
tangga. Pelanggaran nilai akan berdampak pada keretakan, pertengkaran dan 
ketidakharmonisan yang pada umumnya dipercaya muncul karena 

Konstruksi 
Sosial

Internalisasi

(pemahaman 
nilai simbolik 

bechit-
tetthel)

Eksternalisa
si

(esensialitas, 
autentisitas, 
spesialitas,si

mbolitas) 

objektifitas

(kesakralan 
bechit-tethel, 

disfungsi 
rumah 
tangga, 

sintimen 
gender) 



19  

ketidakpatuhan dan pembengkangan istri kepada suami. Konotasi 
pembengkangan berdasarkan pandangan masyarakat pamoroh adalah 
merujuk pada tugas istri seperti memasak, menyapu, dan mencuci. Disfungsi 
ini menyebabkan kehancuran dalam membina mahligai rumah tangga. 
Merujuk pada pandangan terhadap nilai dan norma yang berlaku di tengah 
masyarakat dan cenderung mendiskreditkan posisi dan hak wanita dalam 
rumah tangga. Pandangan ini secara berkesinambungan mengarah pada 
sentiment gender. 

 

Respon Kaum Wanita terhadap keyakinan bersentimen Gender dalam tradisi 

Bechit-Tetthel di Desa Pamoroh 

 

Sintimen gender merujuk pada persepsi, sikap, dan perasaan yang berkaitan dengan 

perbedaan jenis kelamin (gender) dalam masyarakat. Konsep ini mencakup cara 

individu atau kelompok mengartikan dan merespons peran serta karakteristik yang 

diidentifikasi sebagai maskulin atau feminin.14 Sentimen gender mencerminkan budaya, 

norma-norma sosial, dan nilai-nilai yang diterapkan pada individu berdasarkan jenis 

kelamin. Terdapat beberapa elemen dari prilaku gender seperti mencakup persepsi 

terhadap peran dan tanggung jawab yang diharapkan dari individu berdasarkan jenis 

kelamin. karakteristik yang dianggap khas dan melekat antara pria dan wanita 

mencakup sifat-sifat seperti kekuatan, kelembutan, kemandirian, dan atau kepekaan. 

Kaitan antara sentimen gender dan budaya Madura dapat tercermin dalam norma-

norma, nilai-nilai, dan pola perilaku yang khas di masyarakat. Secara spesifik, Relasi  

antara sentimen keduanya dapat mencerminkan kompleksitas interaksi antara nilai-

nilai keagamaan, norma-norma budaya, dan peran gender dalam konteks tradisi 

pernikahan.15 Simbolisme dalam sakralitas Bechit-Tetthel mungkin memiliki konotasi 

sakral yang memengaruhi sentimen gender. Kehadiran perempuan dan laki-laki diwakili 

dalam simbol-simbol ini dapat memperkuat prilaku norma-norma gender yang 

dipegang dalam masyarakat. 

Respon kaum wanita di desa pamoroh terhadap realitas ini mengacu pada respon 

yang berfreasi dan dan cenderung komplek. Bila dipetakan dan dikelompokkan menjadi 

dua macam respon yaitu respon positif dan respon negative.  Respon yang berbedai 

dalam ruang lingkup fenomena sosial adalah sesuatu yang lumrah dan umum terjadi di 

masyarakat. Manusia memiliki beragam pandangan, nilai, dan pengalaman yang 

membentuk cara mereka merespons dan meresapi fenomena sosial. Reaksi atau respons 

berfreasi dapat mencakup perasaan, pikiran, tindakan, atau bahkan perubahan dalam 

pandangan seseorang terhadap suatu situasi atau isu sosial. 

Berdasarkan data yang didapat respon positif didapat dari kolompok wanita yang 

diatas umur 40 tahun. Alasan dari pandangan tersebut karena kecenderungan pola pikir 

dengan melihat realitas tersebut sebagai bagian dari identitas budaya dan sosial. Peneliti 

                                                             
14 Hanifa Maulidia, ‘Perempuan Dalam Kajian Sosiologi Gender: Konstruksi Peran Sosial, Ruang Publik, Dan 

Teori Feminis’, Polikrasi: Journal of Politics and Democracy, 1.1 (2021). 
15 Munawara, Ellen Meianzi Yasak, and Sulih Indra Dewi, ‘Budaya Pernikahan Dini Terhadap Kesetaraan 

Gender Masyarakat Madura’, JISIP : Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik, 4.3 (2015). 



20  

melihat, Selain dari pada itu, wanita dengan tingkat umur tersebut memiliki 

keterbatasan pengetahuan terkait konsep gender, pola perilaku sosial, dan pengalaman 

hidup telah berperan penting dalam membentuk cara merespons kelompok umur ini 

terhadap fenomena yang ada. Ditambah lagi Pengaruh dari lingkungan sosial dan 

keluarga selama ini telah mempengaruhi pola respon mereka. 

Tipologi kedua adalah respon negative. Hal ini di dapat dari kolompok wanita 

masyarakat pamoroh dibawah umur 40 tahun. Tanggapan semacam ini merupakan 

implikasi dari keterbukaan pola pikir dan responsifitas berbasis situasi dan keadaan 

sosial sekitar. Selain faktor pendidikan dan pengalaman hidup, kelompok umur ini 

kurang mendapatkan sentuhan langsung dari generasi pertama atau sesepuh yang kuat 

dalam menanamkan nilai-nilai sakralitas bechit tetthel. Faktor lain adalah perubahan 

sosial yang lebih pragmatis, generasi ini hidup pada perputaran kebutuhan dan gaya 

hidup sehingga kurang memberikan perhatian lebih pada warisan-warisan dan realitas 

sosial yang tidak berdampak langsung terhadap kehidupan individu mereka. Prilaku 

gender yang tumbuh di tengah sosial dianggap menjadi penghalang dan pengekang 

terhadap eksistensi hidup kelompok umur ini sehingga mereka menuntut adanya 

interpretasi ulang disesuaikan dengan kebutuhan dan tuntutan hidup dewasa ini.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GAMBAR 3: TIPOLOGI RESPON DAN ANALISIS FAKTOR  

 

Lebih lanjut, Peneliti menilai bahawa pola pikir ini akan memberikan dampak 

segnifikan terdahap urgensitas seserahan bechit-tetthel pada masa yang akan datang. 

Sakralitas dari symbol bechit dan tetthel tidak lagi menjadi perhatian melainkan hanya 

sebagai pelengkap yang berada diantara kerumunan model seserahan yang lebih 

staylish dan modernis. Maka dibutuhkan suatu tindakan yang konkirit. Pertama, tindakan 

bersifat restorasi dari entitas bechit – tetthel agar eksistensinya masih tetap digunakan 

di masa yang akan datang. Kedua, rekonstruksi nilai sakralitas yang tidak berbias 

gender. Artinya konsep menyudutkan satu gender sebagai bentuk implikasi dari nilai 

dan symbol kesakralan hanya akan menyebabkan runtuhnya kepercayaan dari 

Respon 
Positif

Identitas 
Sosial

Pola Pikir 
terbatas

warisan 
leluhur

Respon 
Negatif

Tuntutan 
Keadaan

Pola 
Pikir 

terbuka

Pragm
atisme



21  

komunitas atau kelompok tersebut. Saat ini, situasi dan kondisi sosial masyrakat 

mengalami tranformasi yang sangat berbeda. Tuntutan ekonomi dan gaya hidup 

menyebabkan kelompok gender tertentu akan berlomba-lomba untuk mendominasi 

kelompok gender yang lain. Maka, jika kontruksi sakralitas ini tetap dipertahankan 

maka tidak akan dapat menjamin nilai dan norma ini akan bertahan pada generasi-

generasi akan datang yang kecepatan perubahan sosial, ekonomi dan politik semakin 

pesat dan cepat. 

Dengan demikian, respon kaum wanita terhadap realitas bechit-tetthel yang berdampak 

pada sintimen gendir mendapat respon yang berfareasi dadasari kompleksitas dan problem 

individu. Tipologi tersebut menjadi dua macam yaitu respon positif dan negative. Respon positif 

dikeluarkan oleh kaum wanita dengan kelompok umur diatas 40 tahun. Faktor tersebut didasari 

tiga hal yaitu kesadaran sebagai identitas sosial dan budaya, pola pikir terbatas karena tingkat 

pendidikan yang rendah serta menjaga warisan leluhur. Sebaliknya, respon negative terhadap 

realitas sosial yang terjadi di desa pamoroh didasari oleh faktor tuntutan keadaan, pragmatisme 

dan pola pikir terbuka. Hal ini berdampak pada menurunnya tingkat urgensitas dari kaum 

wanita muda terhadap nilai dan norma dari sakralitas bechit - tetthel 

PENUTUP 
Relitas sosial yang membentuk keyakinan bersintimen gender pada tradisi 

seserahan bechit-tetthel di desa pamoroh terkonstruk melalui tiga momen, yaitu 
internalisasi, Eksternalisasi dan Objektifitas. Pertama, proses internalisasi dilakukan 
dengan tiga cara, meliputi: a. melalui penanaman nilai sejak dini dalam keluarga. b. 
Melalui integralisasi nilai agama dan nilai budaya dalam pendidikan. C. melalui kegiatan 
keagamaan. Kedua, Gambaran eksternalisasi dilakukan dengan partisipasi aktif dalam 
kegiatan seserahan sosial yang tertarjamahkan dengan tindakan nyata  seperti: a.  nilai 
Esensialitas (Dipastikan Keberadaanya). b.  nilai Autentisitas (kepastian penggunaan 
bahan mentah yang alami dan terjamin kehalalannya). C. Nilai Spesialitas (Bechit-
Tetthel disajikan pada momen Seserahan saja dari pria ke wanita) dan d. Nilai Simbolitas 
(Seserahan atau bechit dan tetthel dibagikan kepada khalayak ramai sebagai tanda 
kebahagiaan bersama). Ketiga, objektifitas yang tertanam pada diri masyarakat Madura 
berupa keyakinan simbolis yang memiliki makna tertentu dan berpengaruh terhadap 
keutuhan berkeluarga seperti harmonisasi, ketaatan dan kelanggengan dalam hubungan 
rumah tangga. Serta dampak dari mengingkari prosesi ini dapat mengakibatkan 
keruntuhan rumah tangga yang disebabkan oleh faktor disfungsional istri dalam relasi 
rumah tangga. Bentuk pendiskreditan prempuan pada pemahaman ini berimplikasi 
pada sintimen gender. 

Respon kaun wanita Desa pamoroh terhadap keyakinan bersintimen gender dalam 
tradisi bechit-tetthel memiliki dua tipologi. Pertama, Respon positif didapat dari kolompok 
wanita berumur diatas  40 tahun. Faktor tersebut didasari tiga hal yaitu kesadaran sebagai 
identitas sosial dan budaya, pola pikir terbatas karena tingkat pendidikan yang rendah serta 
menjaga warisan leluhur. Kedua, Respon negative terhadap realitas sosial yang terjadi di desa 
pamoroh didasari oleh faktor tuntutan keadaan, pragmatisme dan pola pikir terbuka 

 
DAFTAR RUJUKAN 

Arifin, Aridhanyati, Shofwan Hanif, and Sri Kusumadewi. “Model Pendukung Keputusan 
Kelompok Untuk Penentuan Faktor Dominan Keharmonisan Rumah Tangga.” 
Seminar Nasional Aplikasi Teknologi Informasi (SNATi), no. 11–18 (2018). 

Asmanidar, Asmanidar. “Suluk Dan Perubahan Perilaku Sosial Salik (Telaah Teori 



22  

Konstruksi Sosial Peter L Berger Dan Thomas Luckman).” Abrahamic Religions: 
Jurnal Studi Agama-Agama 1, no. 1 (2021). 
https://doi.org/10.22373/arj.v1i1.9488. 

Awaliyah, Robiah, and Wahyudin Darmalaksana. “Perceraian Akibat Dampak Covid-19 
Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Perundang-Undangan Di Indonesia.” Khazanah 
Hukum 3, no. 2 (2021). https://doi.org/10.15575/kh.v3i2.12018. 

Arifin, Aridhanyati, Shofwan Hanif, and Sri Kusumadewi, ‘Model Pendukung Keputusan 
Kelompok Untuk Penentuan Faktor Dominan Keharmonisan Rumah Tangga’, 
Seminar Nasional Aplikasi Teknologi Informasi (SNATi), 11–18, 2018 

Asmanidar, Asmanidar, ‘Suluk Dan Perubahan Perilaku Sosial Salik (Telaah Teori 
Konstruksi Sosial Peter L Berger Dan Thomas Luckman)’, Abrahamic Religions: 
Jurnal Studi Agama-Agama, 1.1 (2021) <https://doi.org/10.22373/arj.v1i1.9488> 

Awaliyah, Robiah, and Wahyudin Darmalaksana, ‘Perceraian Akibat Dampak Covid-19 
Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Perundang-Undangan Di Indonesia’, Khazanah 
Hukum, 3.2 (2021) <https://doi.org/10.15575/kh.v3i2.12018> 

Basrowi, and Sukidin. Metode Penelitian Perspektif Mikro: Grounded Theory, 
Fenomenologi, Etnometodologi, Etnografi, Dramaturgi, Interaksi Simbolik, 
Hermeneutik, Konstruksi Sosial, Analisis Wacana, Dan Metodologi Refleksi. Surabaya: 
Insan Cendekia, 2002. 

Bayu Dardias Kurniadi, Praktik Penelitian Kualitatif, Yogyakarta: PolGov, 201 
Dzalfa Farida Humaira, Abdul Mustaqim, Egi Tanada Taufik, “Kontestasi Wacana Tafsir 

Berkeadilan Gender di Indoensia: Telaah Konsep-Konsep Kunci”, Al-Bayan:jurnal 
studi al-Qur’an dan Tafsir, Vol 7 No 1 (2022) https://doi.org/10.15575/al-
bayan.v7i1.16423 

Emzir, Analisis Data: Metodologi Penelitian Kualitatif , Jakarta: Rajawali Pers, 2012 
Ugi, S.Pd., M.Pd, La Eru. “Eksplorasi Etnomatematika Makna Simbol Pakaian Pernikahan 

Adat Buton Kajian Semiotik.” Indonesian Journal of Educational Science (IJES) 4, no. 
1 (2021). https://doi.org/10.31605/ijes.v4i1.1213. 

Hartono, R. (2021). Kepemimpinan perempuan di era Globalisasi. Jurnal pancasila dan 
kewarganegaraan (JUPANK), 1(1), 82-99. 

Khoiruddin Nasution, Hukum Perdata Dan Perbandingan Hukum Perkawinan Di Dunia 
Muslim, yogyakarta:Academia, 2009. 

Umar Haris sanjaya, Aunur Rahim Faqih, Hukum Perkawinan Islam, Yogyakarta: Gama 
Media, 2017. 

Nursapiah, Penelitian Kualitatif , Medan: Wal Ashri Publishing, 2020. 
Nur sariwangi, A. Halil Tahir, “Iman dan Keadilan gender: Menjawab Legitimasi 

Pemikiran Kaum Feminis Liberal tentang ketidakadilan gender dalam islam”, 
Academia, Vol16 No 01 (2022). https://doi.org/10.30736/adk.v16i1.691 

Saldana Jonny Michael, Miles Matthew B., and Huberman A., Qualitative Data 
Analysis, United States of America: Sage, 2014 

Siti Asizah Dkk, Kontekstualisasi Gender, Islam Dan Budaya, Makassar: UIN Aluddin 
Press, 2016. 

Zulaili, Iin Nur. “Modernitas Pesantren Dan Kesakralan Pernikahan Dalam Upacara 
Rahmat Pura.” FIKRAH 8, no. 1 (2020). https://doi.org/10.21043/fikrah.v8i1.7060. 

Muhtador, M. (2020). OTORITAS KEAGAMAAN PEREMPUAN (Studi atas Fatwa-Fatwa 
Perempuan di Pesantren Kauman Jekulo Kudus). Kafaah: Journal of Gender 
Studies, 10(1), 39-50. 

 
Dhanayanti, Irma Febrie, ‘Perubahan Makna Dan Simbol Dalam Tradisi Seserahan 

https://doi.org/10.15575/kh.v3i2.12018
https://doi.org/10.15575/al-bayan.v7i1.16423
https://doi.org/10.15575/al-bayan.v7i1.16423
https://doi.org/10.31605/ijes.v4i1.1213
https://doi.org/10.30736/adk.v16i1.691
https://doi.org/10.21043/fikrah.v8i1.7060


23  

Makanan Dalam Upacara Pernikahan Betawi’, Skripsi Universitas Syarif Hidayatullah 
Jakartaniversitas Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019 

Al Farizi, Mudrik, ‘Realitas Kontruksi Sosial: Kekuasaan Kiai Dalam Mengontruksi 
Keluarga Sakinah Pada Masyarakat Ngawi’, Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 
13.1 (2019) 

Hilmy, Ahmad Arif Masdar, and Ria Cahyaning Utami, ‘Classification of Women in The 
Class Concept of Dowry: A Study of Berger and Luckmann’s Social Construction’, AL-
IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 16.1 (2021) <https://doi.org/10.19105/al-
lhkam.v16i1.4561> 

Maulidia, Hanifa, ‘Perempuan Dalam Kajian Sosiologi Gender: Konstruksi Peran Sosial, 
Ruang Publik, Dan Teori Feminis’, Polikrasi: Journal of Politics and Democracy, 1.1 
(2021) 

Munawara, Ellen Meianzi Yasak, and Sulih Indra Dewi, ‘Budaya Pernikahan Dini 
Terhadap Kesetaraan Gender Masyarakat Madura’, JISIP : Jurnal Ilmu Sosial Dan 
Ilmu Politik, 4.3 (2015) 

Munawaroh, Lathifah Lathifah, ‘THOMAS LUCKMANN: KONTRIBUSI SOSIOLOGI 
PENGETAHUAN DALAM STUDI ISLAM’, Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke 
Islaman, 9.4 (2022) <https://doi.org/10.31102/alulum.9.4.2022.417-432> 

Salama, Salama, ‘DISKURSUS PENDIDIKAN DAN PEREMPUAN DALAM KONSTRUKSI 
SOSIAL WARGA TAMIDUNG BATANG-BATANG SUMENEP’, JURNAL SETIA 
PANCASILA, 1.2 (2021) <https://doi.org/10.36379/jsp.v1i2.134> 

Siddiq, Akhmad, Leonard C Epafras, and Fatimah Husein, ‘Contesting Religion and 
Ethnicity in Madurese Society’, Religió: Jurnal Studi Agama-Agama, 8.1 (2018) 
<https://doi.org/10.15642/religio.v8i1.733> 

Suci, Luthfiyyah Rintoni, and Haris Supratno, ‘Konstruksi Realitas Sosial Dalam Novel 
Orang-Orang Oetimu Karya Felix K. Nesi: Kajian Konstruksi Sosial Peter L. Berger 
Dan Thomas Luckmann’, Bapala, 9.3 (2022) 

Ugi, S.Pd., M.Pd, La Eru, ‘Eksplorasi Etnomatematika Makna Simbol Pakaian Pernikahan 
Adat Buton Kajian Semiotik’, Indonesian Journal of Educational Science (IJES), 4.1 
(2021) <https://doi.org/10.31605/ijes.v4i1.1213> 

Zulaili, Iin Nur, ‘Modernitas Pesantren Dan Kesakralan Pernikahan Dalam Upacara 
Rahmat Pura’, FIKRAH, 8.1 (2020) <https://doi.org/10.21043/fikrah.v8i1.7060> 

 
 


