
24  

Tanfidziya: Journal of Arabic Education 
Volume 05 Nomor 01 2025 
P-ISSN 2809-0640 E-ISSN 2809 056X 
https://doi.org/10.36420/tanfidziya 

 

 

BUDAYA “NGERENG DHEBU”: POTRET KONSTRUKSI 
SOSIAL-EDUKATIF KALANGAN ALUMNI PESANTREN DI 
MADURA 
 

 The ‘Ngereng Dhebu’ Culture: A Portrait of the Socio-Educational Construction among 
Pesantren Alumni in Madura 

 
 

 
Abstract: 

This study aims to examine the moments of internalization, objectification, and externalization 
in shaping the Ngereng Dhebu culture among the Alumni Association and sympathizers 
(IKBASS) of Miftahul Ulum Panyeppen Islamic Boarding School, Pamekasan. The research 
employed a qualitative approach using a case study design conducted at Miftahul Ulum 
Panyeppen Islamic boarding school in Pamekasan. Data were collected through interviews 
and observations, and analyzed using the interactive data analysis model. The findings 
indicate that the internalization of the Ngereng Dhebu culture among alumni is carried out 
through three main processes: acceptance, internal appreciation, and practice. These 
processes are implemented through various educational, learning, and instructional activities. 
The moment of objectification in shaping the Ngereng Dhebu culture is embedded in three key 
aspects: (1) knowledge of the values of obedience and compliance with the kyai’s instructions 
as the essence of attaining barakah (blessing); (2) shared understanding among students, 
administrators, and teachers regarding the guidance and mentoring processes carried out in 
the pesantren as a form of character development and personal maturation. Meanwhile, the 
externalization of the Ngereng Dhebu culture is formed both during the period of being a santri 
(student) and after becoming an alumnus. The expression of this culture is reflected in three 
dimensions: (1) the behavioral dimension, manifested through obedience and compliance; (2) 
the linguistic dimension, reflected in the use of polite and refined speech; and (3) the meaning-
realization dimension, shown through a responsive attitude toward the existence and 
authority of the kyai and the pesantren. 
Keywords: Culture, Ngereng Dhebu, Social Construction, Education, Alumni, Pesantren 

 

Abstrak: 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui Momen internalisasi, objektifikasi dan Eksternalisasi 
dalam membentuk Budaya Ngereng Dhebu bagi Ikatan Alumni dan simpatisan (IKBASS) Pondok 
Pesantren Miftahul Ulum Pannyeppen Pamekasan. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif 
dengan jenis studi kasus di pondok pesantren Miftahul Ulum Pamekasan. Tekhnik pengumpulan data 
yang digunakan adalah wawancara dan observasi dengan tekhnik analisis datanya adalah model 
interaktif. Hasil penelitian ini menunjukan bahwasanya Internalisasi Budaya Ngereng Dhebu bagi 
alumni di Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan dilakukan dengan tiga proses 
utama yaitu penerimaan, penghayatan dan pengamalan. Momen ini dilaksanakan melalui kegiatan-
kegiatan pendidikan, pembelajaran dan pengajaran. Momen ebyektifikasi dalam membentuk budaya 
“Ngereng Dhebu” tertanam dengan tiga aspek yaitu pengetahuan tentang nilai taat dan patuh 
terhadap perintah kyai sebagai esensi memperoleh barokah dan kesepemahaman antar santri, 
pengurus dan guru tentang proses pembimbingan dan pembinaan yang dilakukan di pesantren 

Abdurrahman Rifki1* 

1 Institut Agama Islam Miftahul Ulum Pamekasan 
*Corresponding author: rifikizerouno@gmail.com 
 



25  

sebagai bentuk karakter pendewasaan diri. Eksternalisasi Budaya Ngereng Dhebu terbentuk sejak 
saat berstatus santri atau sudah menjadi alumni. Cerminan ekspresi tersebut telah ditampakan 
dalam tiga dimensi yaitu dimensi prilaku dengan menghadirkan ketaatan dan kepatuhan. Dimensi 
linguistik dengan pemilihan tuturkata yang halus dan dimensi perwujudan makna dengan sikap 
responsive terhadap eksistensi kyai dan Pesantren. 
Kata kunci: Budaya, Ngereng Dhebu, Konstruksi Sosial, Edukasi, Alumni, Pesantren 

 

 

History: 

Accepted: 20/12/2025 

Published: 31/12/2025 

Publisher: Published by the Arabic Education 
Department, Miftahul Ulum Islamic institute of 
Pamekasan. 

Licensed: This work is licensed under 

a Creative Commons Attribution 4.0 License 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24  

PENDAHULUAN 
Budaya “Ngreng Dhebu” merupakan budaya yang hidup bersama masyarakat madura 

selama ini. Budaya ini merupakan bentuk penghormatan kepada tokoh berpengaruh 
yang ada di pulau madura. Budaya ini merupakan turunan dari falsafah lokal melalui 
semboyan Bapha’ Babhu’ Ghuruh, Ratoh (Bapak, Ibu, Guru dan Pemerintah).   

Budaya ini kental bagi kalangan pesantren di madura yang sangat menjunjung tinggi 
kepatuhan, ketaatan, ta’dzim kepada kyai sebagai bagian dari rentetan hirarkis yang 
terhormat.  Selain dituntut mampu menguasai nilai-nilai berbasis pendidikan, nilai-nilai 
inilah yang akan menjadi kerakter santri pada saat telah dinyatakan purna-belajar di 
pesantren dan harus masuk menyelebur ke tengah-tengah masyarakat.  Sikap patuh 
terhadap segala perintah kyai (ngereng dhebu) menurut ahmad fauzi menjadikan santri 
mendapatkan keutamaan dan barokah dari ilmu yang telah dipelajari.  

Kekuasaan di pesantren terjadi secara hirarkis yang melibatkan tidak hanya bagi 
ustadz, santri maupun pengasuh. namun termasuk di dalamnya adalah para alumni yang 
mayoritas terhimpun dalam satu wadah organisasi terstruktur yang berfungsi sebagai 
konsultan pesantren ke tengah-tengah masyarakat.   Beberapa alumni yang terhimpun 
tersebut dipilih dengan beberapa indikator seperti drajat kepatuhan terhadap dhebu 
kyai atau senior dan juga dedikasi dalam melanjutkan nilai-nilai pesantren di 
masyarakat.  Dengan demikian, masyarakat pesantren tidak hanya mencakup 
komponen yang terdapat di internal pesantren melainkan semua yang pernah menjadi 
bagian internal dan berposisi secara eksternal seperti alumni. 

Hal unik pada topik ini adalah bagaimana para alumni pesantren yang sudah hidup dan 
eksis bersama masyarakat umum serta sudah tidak menyatu dari nilai-nilai pesantren 
masih mampu menjaga budaya “Ngereng Dhebu” (Taat, Patuh dan Ta’dzim terhadap 
Perintah kyai) seperti yang nampak pada alumni ponpes Miftahul Ulum Panyeppen di 
Kabupaten Pamekasan. 

Alumni dan simpatisan pondok tersebut terhimpun dalam satu wadah organisasi 
bernama IKBASS singkatan dari ikatan alumni dan simpatisan pondok pesantren 
miftahul ulum panyeppen pamekasan  berdomisili di kecamatan palenggaan kabupaten 
pamekasan. Organisasi ini didirikan untuk menghimpun seluruh alumni dalam satu 
komando kyai Muddatsir selaku pengasuh. Patuh dan taat berdasarkan Dhebu kyai dan 
Masyayikh menjadi doktrin dari anggota atau alumni yang terhimpun di dalamnya. tidak 
memandang umur, jabatan dan posisi di tengah masyarakat. Secara Historis, pondok 
pesantren Miftahul Ulum Panyeppen yang sudah berusia lebih dari seabad telah 
melahirkan ribuan alumni dan berprofesi tidak hanya sebagai masyarakat biasa namun 
juga sebagai pejabat publik baik di instansi pemerintahan maupun swasta. Namun pada 
saat dipanggil atau dititah oleh kyai dengan sukarela akan meletakkan posisi dan 
menunduk dibawah kuasa kyainya.  

Bila melihat intraksi sosial ini, berdasarkan pendapat imam sumatri bahwa terdapat 
pembentukan karakter di pesantren tidak terjadi begitu saja. disamping dikenal dengan 
proses intraksi bersifat edukatif, pesantren juga kental dengan  intraksi sosial yang 
melibatkan berbagai komponen sehingga mampu membentuk kebiasaan-kebiasaan 
yang melekat pada jiwa santri. Kebiasaan inilah yang nanti mengakar menjadi suatu 
budaya.   dengan demikian, penelitian ini akan melihat bagaimana fenomina proses 
intraksi sosial-edukasi menjadi faktor yang membentuk nilai-nilai budaya “Ngereng 
Dhebu” meliputi patuh, taat dan ta’dzim sebagai bentuk penghormatan kepada kyai dan 
masyayikh di pondok tersebut. 

Manfaat dari penelitian ini akan memberikan informasi terkait momen dari 
pembentukan budaya yang selama ini telah mendarah daging bagi masyarakat madura. 



25  

serta konstribusinya sebagai model percontohan bagi keberlanjutan suatu budaya 
melalui identifikasi nilai-nilai sehingga masyarakat madura bangga dan termotivasi atas 
budayanya sendiri ditengah-tengah gencarnya internalisasi budaya asing. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunaakan pendekatan kualitatif dengan jenis fenominologi. 
Penggunaan pendekatan ini berguna untuk mengetahui fenomina yang 
melatarbelakangi fakta yang telah terjadi dan tidak hanya sebatas menggambarkan 
saja.1 Sehingga penggunaan pendekatan ini oleh peneliti dimaksudkan untuk 
mengetahui gambaran fenomina budaya “ngereng dhebu” di kalangan pesantren. 

Jenis penelitian pada penelitian ini adalah fenomenologi yang merupakan 
penelityian menitik beratkan pada usaha menafsirkan indivdu terkait pengalamannya.2 
Peneliti memlh jenis ini untuk dapat memahami pengalaman pribadi terkait momen-
momen kostruksi sosial-edukatif  dalam buidaya “ngereng dhebu” di kalangan pesantren. 

Lokasidalam penelitian dipahami sebagagi Area fokus atau objek penelitian.3 
Penelitian ini berloksi di PP Miftahl Ulum Panyyepn . karena disana ditemukan budaya 
yang diuraikn sblumbnya. secara historis pondk ini merupakan salah satu tertua di 
Madura dan memiliki banyak santri dan alumni yang  kental dengan budaya “ngereng 
dhebu” kyai dan masyayikh pondok pesantren. Karakteristik dari Alumni Pondok 
Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen terkenal dengan  slogan “Satu Komandu,  Rindu 
Masyayikh dan Ngereng Pitothu”.  

Sumber data penelitian kali ini ada dua yaitu primer dan sekunder. Data primer 

berupa data lisan dari wawancara kepada ketua umum IKBASS, Sekretaris Jendral dan 

katua bidang dalam struktur organisasi IKBASS PP.MU Panyeppen Pamekasan serta 

beberapa anggota dan alumni. Pemilihan informan sebagai sumber data karena mereka 

terlibat langsung dengan tema pada penelitian ini. Data sekunder diambil dari artikel 

terkini, buku-buku refrensi dan data pendukung lainnya. 

Teknik Pengmpulan Data yang digunakan ada dua yaitu wawancara dan 

observasi.Wawancara adalh  intraksi antara dua orang dalam satu situasi tertentu.4 

Peneliti lebh memlih wawancara semi terstruktur dalam melaksanakan wawancara 

kepada nara sumber yang dianggap memiliki pengetahuan dan informasi terkait data 

pada tema penelitian. Obsrvsi merupkan prses melihat, mengamati terhadap suatu 

objek. Penelitian ni mneggunakan observasi non partisipatif karena melihat kondisi 

peneliti yang hanya diposisi sebagi pengamat indepndn saja. Bukan bagian dari 

kelompok tersebut. 

Sedangkan Analisis data penelitian ini menggunakan model intraktif yang tahapan 
sebagai beirkut:.5 

1) Kondensasi Data  

 Pada tahap ini peneliti memperoleh banyak data baik dari wawancara maupun 
observasi. Maka peneliti harus mereduksi data sesuai dengan kebutuhan 

                                                             
1 Bayu Dardias Kurniadi, Praktik Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: PolGov, 2011), 7–8. 
2 Emzir, Analisis Data: Metodologi Penelitian Kualitatif (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 22. 
3 Riyadi Santosa,  Metodologi  Penelitian  Linguistik/ Pragmatik, in  Prosiding  Prasasti,  vol. 0, 2014, 24, 
accessed February 25, 2022, https://jurnal.uns.ac.id/prosidingprasasti/article/view/432. 
4 Emzir, Analisis Data: Metodologi Penelitian Kualitatif, 50. 
5  Saldana Jonny Michael, Miles Matthew B., and Huberman A., Qualitative Data Analysis(United 

States of America: Sage, 2014), 31. 



26  

peneliti. Pada tahap ini pemiilhan data yang dianggap sesuai dan tidak sesuai 
dilakukan. 

2) Penyajian data 

Pada tahap ini peneliti akan menyajikan data sesuai dengan fokus 

permasalahan pada penelitian yang telah diangkt sebelumnya. Data dipaparkan 

sesuai dengan permasalhan tersbut. 

3) Kesimpulan 

Pada thap ini adalah pnrikan kesimpuln Kesimpulan awal yang 

dikemukakan oleh peneliti masih bersifat sementara, dan apabila tidak 

ditemukan bukti-bukti yang kuat yang mendukung pada tahap pengumpulan 

data selanjutnya maka kesimpulan akan berubah. Tetapi jika kesimpulan awal 

didukung oleh bukti-bukti yang valid dan konsisten saat peneliti kembali ke 

lapangan untuk mengumpulkan data, maka kesimpulan yang dikemukakan 

merupakan kesimpulan yang kredibel 

 

PEMBAHASAN 
Momen Internalisasi dalam membentuk budaya “Ngereng Dhebu” bagi Alumni 

Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan 

Internalisasi nilai merupakan proses di mana individu mengadopsi dan 

menginternalisasikan nilai-nilai tertentu ke dalam pola pikir, sikap, dan perilaku 

mereka. Proses ini melibatkan pembentukan pemahaman yang mendalam dan 

penghayatan nilai-nilai tersebut sehingga nilai-nilai tersebut menjadi bagian integral 

dari kepribadian individu.6 

Internalisasi nilai melibatkan dimensi emosional di mana individu mengembangkan 

perasaan terhadap nilai-nilai tersebut. Ini mencakup rasa tanggung jawab, kebanggaan, 

atau rasa bahagia yang terkait dengan penerimaan dan penghayatan nilai-nilai. konsep 

internalisasi nilai memiliki dimensi yang unik, karena pesantren seringkali menjadi 

lembaga pendidikan Islam tradisional di mana ajaran agama, norma-norma moral, dan 

nilai-nilai spiritual dipertahankan dan diajarkan kepada para santri. Dimensi 

internalisasi nilai dalam konteks pesantren mencakup beberapa aspek yang melibatkan 

proses penerimaan, penghayatan, dan pengamalan nilai-nilai keagamaan dan moral.7  

Internalisasi budaya Ngereng Dhebu bagi alumni di Pondok Pesantren Miftahul Ulum 

Panyeppen Pamekasan dilakukan dengan tiga proses utama yaitu penerimaan, 

penghayatan dan pengamalan. Momen ini dilaksanakan melalui kegiatan-kegiatan 

pendidikan, pembelajaran dan pengajaran. 

                                                             
6 Anggia Bahana Putri and others, ‘Konstruksi Sosial Kampanye #IndonesiaBicaraBaik Monday Inspiration 
Di Instagram @perhumas_indonesia Perspektif Peter L Berger’, Kompetensi, 16.1 (2023) 
<https://doi.org/10.36277/kompetensi.v16i1.108>. 
7 M N Budiman, ‘Pendidikan Moral Qur’āni, Strategi Belajar Mengajar Dan Evaluasi Pada MAN Se-Daerah 
Istimewa Aceh’, Disertasi,(Yogyakarta, IAIN Sunan Kalijaga, 1996), Hal, 1996. 



27  

 

 

 

 

 

Gambar 1: Aspek Dimensi Internalisasi nilai 

Secara eksplisit, tiga proses ini mengacu kepada satu elemen penting yang disebut 

dengan elemen barokah. Aspek ini terintegral melalui mekanisme penanaman nilai 

ketaatan dan kepatuhan pada saat proses pendidikan di pesantren.  Interpretasi 

mendalam dari penanaman nilai taat diartikan sebagai pemerolehan barokah. 

Barokah dalam pesantren sering kali dikaitkan dengan keberkahan ilmu. Santri 

diharapkan menerima ilmu pengetahuan, terutama ilmu agama, dengan ketundukan, 

keikhlasan, dan niat baik, sehingga ilmu yang diperoleh menjadi berkah dan membawa 

manfaat. Ketaatan kepada guru merupakan nilai yang sangat dihargai dalam budaya 

pendidikan Islam, dan pelaksanaan nilai ini dapat membawa barokah, atau keberkahan, 

dalam pendidikan dan kehidupan seorang santri. keterkaitan antara ketaatan kepada 

guru dan konsep barokah, penting untuk diingat bahwa ketaatan yang tulus dan ikhlas 

merupakan kunci utama dalam menerima keberkahan. Santri yang menjalankan 

ketaatan kepada guru dengan penuh rasa tanggung jawab dan keikhlasan diyakini akan 

mendapatkan berkah dalam berbagai aspek kehidupan mereka.8 

Proses penerimaan dalam internalisasi nilai di pesantren melibatkan serangkaian 

langkah dan pengalaman yang dirancang untuk membentuk dan mendalami nilai-nilai 

agama serta etika Islam pada santri. mencakup pengamalan etika dan akhlak dalam 

kehidupan sehari-hari. Santri diajarkan untuk menjalani kehidupan sehari-hari dengan 

etika yang baik, seperti sopan santun, kejujuran, dan tanggung jawab. Proses 

penghayatan dari internalisasi nilai di pondok pesantren melibatkan langkah-langkah 

mendalam untuk membimbing santri dalam memahami, merasakan, dan menerapkan 

nilai-nilai agama Islam dalam kehidupan sehari-hari. kesempatan untuk mengalami 

secara langsung kegiatan keagamaan, seperti shalat berjamaah, dzikir, tadarus Al-

Qur'an, dan kegiatan keagamaan lainnya. Melalui pengalaman ini, mereka dapat 

merasakan atmosfer keberkahan dan mendalami praktik keagamaan. Proses 

pengamalan dari internalisasi nilai di pondok pesantren melibatkan langkah-langkah 

nyata yang diambil oleh santri untuk mengaplikasikan nilai-nilai agama Islam dalam 

kehidupan sehari-hari.9  

                                                             
8 Nur Hayati and Arifia Retna Yunita, ‘NILAI-NILAI BAROKAH DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM Di 
PESANTREN ZAINUL HASAN 2 TAMBELANG KRUCIL PROBOLINGGO’, Andragogi : Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Agama Islam, 3.2 (2021) <https://doi.org/10.33474/ja.v3i2.13896>. 
9 Moch. Shohibul Husni, Muhammad Walid, and Indah Aminatuz Zuhriah, ‘INTERNALISASI NILAI-NILAI 
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM MEMBENTUK AKHLAKUL KARIMAH SANTRI PONDOK PESANTREN 

Penerimaan

PenghayatanPengamalan



28  

Selain itu, Internalisasi dilakukan melalui beberapa kegiatan secara rutinitas, seperti 

penyeleggaraan pembelajaran, pembimbingan, pembinaan, dan interaksi sehari-hari. 

Beberapa kegiatan diatas terkonsep dengan format rutinitas seperti shalat berjamaah, 

pengajian, shalawatan, sekolah dan lain sebagainya. Pengelaman ini merupakan momen-

momen penanaman nilai yang telah dirancang oleh Pondok Pesantren Miftahul Ulum 

Panyeppen Pamekasan.  

Proses internalisasi di pondok pesantren dapat didukung dengan fasilitas-fasilitas 

kegiatan yang dirancang secara khusus untuk mendukung tertanamnya nilai-nilai 

agama dan moral dalam kehidupan santri seperti Shalat Berjamaah (Jama'ah Prayer), 

Kajian Kitab Kuning, Tilawah dan Tahfidz Al-Qur'an, Dzikir dan Wirid, Pembinaan 

Akhlak, Mengamalkan Ilmu, Kegiatan Kebersihan dan Kesehatan, Kegiatan Sosial, 

Program Kepemimpinan dan seterusnya. 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2: Dimensi Internalisasi Nilai Ngereng Dhebu Di Pondok Pesantren 

Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan 

Dimensi internalisasi nilai diatas saling terkait dan bersama-sama membentuk 

pemahaman yang mendalam dan penerimaan nilai-nilai agama dan moral dalam 

konteks pesantren. Proses ini membentuk dasar karakter dan identitas spiritual dan 

ketaatan santri di dalam dan di luar lingkungan pesantren hingga mencapai status 

sebagai alumni.  

Dengan demikian, momen internalisasi budaya “Ngereng Dhebu” bagi Alumni Pondok 

Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan terkontruk melalui fasilitas kegiatan 

pesantren sebagai bagian dari rutinitas. Proses tersebut terkonsep secara simultan 

denga tiga dimensi yaitu dimensi penerimaan yang terpotret dari intraksi pendidikan 

dan sosial, dimensi penghayatan yang ditarjamahakan melalui proses pembinaan dan 

pembimbingan serta dimensi pengamalan yang Nampak pada kegiatan sehari-hari 

seperti aktfitas keagamaan dan sosial edukatif. 

Momen obyektifikasi dalam membentuk budaya “Ngereng Dhebu” bagi Alumni 

Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan 

Objektifitas merujuk pada sejauh mana norma-norma dan nilai-nilai sosial dianggap 

                                                             
AL HIKMAH TUBAN’, PARAMUROBI: JURNAL PENDIDIKAN AGAMA ISLAM, 6.1 (2023) 
<https://doi.org/10.32699/paramurobi.v6i1.4297>. 

Penghayatan

(pembinaan 
dan 

pembimbinga
n)

Pegamalan

(Shalat Barjama'ah, 
pengabdian dan 
kejian rutinitas)

Penerimaan

(intraksi 
pendidikan 

dan 
pembelajaran

)



29  

sebagai realitas yang eksisten dan obyektif oleh anggota masyarakat. Dalam konstruksi 

sosial, objektifitas tidak selalu mencerminkan realitas yang tidak berubah atau fakta 

yang tidak dapat dipertanyakan, tetapi lebih kepada bagaimana norma-norma sosial 

dianggap sebagai "kenyataan" oleh anggota masyarakat. Objektifitas dalam proses 

kontruksi sosial terbentuk dengan dua dimensi yaitu pengetahuan bersama (Shared 

Knowledge) dan kesepakatan kolektif (Collective Agreement).10 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3: Aspek Dimensi Obyektifikasi nilai 

Momen ebyektifikasi dalam membentuk budaya “Ngereng Dhebu” bagi Alumni Pondok 

Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan tertanam dengan tiga aspek yaitu 

pengetahuan tentang nilai taat dan patuh terhadap perintah kyai sebagai esensi 

memperoleh barokah dan kesepemahaman antar santri, pengurus dan guru tentang 

proses pembimbingan dan pembinaan yang dilakukan di pesantren sebagai bentuk 

karakter pendewasaan diri.  

Pengetahuan tentang nilai Patuh dan taat kepada Kyai merupakan bagian dari tradisi 

pesantren yang telah berlangsung selama berabad-abad. Tradisi ini menciptakan 

lingkungan belajar dan berkembang di mana santri dapat tumbuh menjadi individu yang 

taat beragama dan berbudi pekerti luhur. Kyai dianggap sebagai guru spiritual yang 

memberikan pengajaran agama, bimbingan moral, dan petunjuk kehidupan kepada 

santri (murid) di pesantren.11 Patuh dan taat kepada Kyai dipandang sebagai bentuk 

penghormatan terhadap otoritas keagamaan. Selain itu, Patuh dan taat kepada Kyai di 

pesantren menciptakan iklim keagamaan dan pendidikan yang kuat. Hubungan yang 

erat antara Kyai dan santri menciptakan lingkungan di mana nilai-nilai keagamaan, 

etika, dan moralitas ditekankan untuk membentuk generasi yang saleh dan bertanggung 

jawab. 

 

 

                                                             
10 Maria Inmakulata Boina, Mansyur Radjab, and Sakaria Sakaria, ‘INTERAKSI SOSIAL DALAM 
PENDEKATAN SAINTIFIK KURIKULUM 2013 (Studi Kasus Di SMA Kristen Pelita Kasih Makassar)’, 
Hasanuddin Journal of Sociology, 2021 <https://doi.org/10.31947/hjs.vi.9109>. 
11 Vena Zulinda Ningrum and Totok Rochana, ‘Perilaku Sosial Santri Di Pondok Pesantren Tarbiyatul 
Muballighin Desa Reksosari’, Solidarity, 8.2 (2019). 

Dimensi 
Obyektifikasi

Shared 
knowledge

Collective 
Agreement

Shared 
Values



30  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 4: Dimensi Obyektifikasi Nilai Ngereng Dhebu Di Pondok Pesantren 

Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan 

Objektivitas nilai taat di pesantren dapat diamati melalui tindakan konkret dan 

pengukuran yang dapat diukur, membantu membentuk landasan yang kuat untuk 

penilaian dan evaluasi. Dengan memperhatikan dimensi objektivitas ini, pesantren 

dapat mengidentifikasi sejauh mana nilai taat telah diinternalisasi dan diamalkan oleh 

santri dalam upaya untuk membentuk individu yang taat beragama dan bertanggung 

jawab dalam masyarakat.  

Dengan demikian, Momen objektifitas dalam membentuk budaya “Ngereng Dhebu” 

bagi Alumni Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan tertanam dengan 

dua nilai yaitu pengetahuan Bersama tentang nilai taat dan patuh terhadap perintah kyai 

(Ngereng Dhebu) sebagai esensi memperoleh barokah dan Nilai kesepemahaman antar 

santri, pengurus dan guru tentang proses pembimbingan dan pembinaan yang 

dilakukan di pesantren sebagai bentuk karakter pendewasaan diri.  

Momen Ekternalisasi dalam membentuk budaya “Ngereng Dhebu” bagi Alumni 

Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan 

Eksternalisasi merupakan gagasan atau makna yang telah diobjektivasi diungkapkan 

dan diwujudkan dalam tindakan, simbol, atau artefak budaya. Hal ini merupakan 

langkah di mana pemikiran internal menjadi nyata dan terlihat dalam masyarakat. 

eksternalisasi membuka wawasan tentang bagaimana manusia tidak hanya menerima 

realitas yang ada, tetapi juga secara aktif menciptakannya melalui interaksi dan proses 

sosial. dimensi eksternalisasi mencakup aspek-aspek khusus yang berkaitan dengan 

proses mengubah pemikiran internal menjadi manifestasi eksternal yang dapat diamati 

oleh orang lain. Dimensi tersebut meliputi dimensi linguistik, dimensi simbolik, dimensi 

prilaku, dan dimensi perwujudan makna.12 

                                                             
12 Eka Fauziyya Zulnida, ‘Hubungan Masalah Perilaku Internalisasi Dan Eksternalisasi Dengan Tingkat 
Kecerdasan Pada Remaja Di Kota Bandung’, Jurnal Ilmiah Psikologi Terapan, 8.2 (2020) 
<https://doi.org/10.22219/jipt.v8i2.12735>. 

Obyektifikasi 
Budaya 
Ngereng 
Dhebu

Kepatuhan dan 
Ketaatan

Pembimbingan 
dan Pembinaan

Pendewasaan 
Diri



31  

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 5: Aspek Dimensi Eksternalisasi nilai 

Eksternalisasi Budaya Ngereng Dhebu bagi Alumni Pondok Pesantren Miftahul Ulum 

Penyappen Pamekasan terbentuk sejak saat berstatus santri atau sudah menjadi alumni. 

Nilai-Nilai yang didapat di pesantren dalam interaksi sosial, pelayanan masyarakat, dan 

kegiatan yang terlihat secara nyata dengan mengutamakan kepentingan kyai dan 

pesantren diatas kepentingan pribadi. Cerminan dari ekspresi eksternalisasi yang sudah 

terbentuk seperti: Pertama, perwujudan prilaku taat dan patuh atas segala perintah 

kyai, Kedua,  Bertutur kata dalam penyampaian bahasa lisan yang halus, dan Ketiga, 

Responsive terhadap kebutuhan dan keperluan kyai serta pesantren kapanpun dan 

dimanapun. 

Bila melihat dari beberapa dimensi teori eksternalisasi diatas, maka ekspresi 

eksternalisasi yang ditampakan oleh alumni Pondok Pesantren Miftahul Ulum 

Penyappen Pamekasan dalam membentuk budaya Ngereng Dhebu mencakup tiga 

dimensi yaitu dimensi prilaku dengan menghadirkan ketaatan dan kepatuhan. Dimensi 

linguistik dengan pemilihan tuturkata yang halus dan dimensi perwujudan makna 

dengan sikap responsive terhadap eksistensi kyai dan pesantren. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 6: Dimensi Eksternalisasi Nilai Ngereng Dhebu Di Pondok Pesantren 

Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan 

Dengan demikian, peneliti menilai dimensi-dimensi eksternalisasi yang dilahirkan 

pada budaya ngereng dhebu tidak serta merta hadir dalam ruang dan realitas sosial yang 

kosong, tetapi juga secara aktif menciptakannya melalui bahasa, simbol, seni, dan 

tindakan eksternal lainnya. Proses ini memberikan pandangan yang mendalam tentang 

kompleksitas bagaimana makna dan nilai-nilai dihasilkan, diungkapkan, dan diakui 

Dimensi 
Eksternal

isasi

Lingustik

Simbolik

Prilaku

Perwujudan 
Makna

Dimensi 
Eksternalisasi 

Budaya 
Ngereng 
Dhebu

Prilaku 

(taat dan 
patuh)

Linguisti

(Tutur Kata 
halus)

Perwujudan 
Makna

(Responsive)



32  

bersama-sama. Dengan menjelajahi dimensi eksternalisasi, kita memahami bahwa 

realitas sosial bukanlah sesuatu yang statis, melainkan hasil dari konstruksi bersama 

yang terus berubah seiring waktu dan konteks sosial. 

PENUTUP  

Internalisasi Budaya Ngereng Dhebu bagi alumni di Pondok Pesantren Miftahul Ulum 

Panyeppen Pamekasan dilakukan dengan tiga proses utama yaitu penerimaan, penghayatan 

dan pengamalan. Momen ini dilaksanakan melalui kegiatan-kegiatan pendidikan, 

pembelajaran dan pengajaran. Momen ebyektifikasi dalam membentuk budaya “Ngereng 

Dhebu” bagi Alumni Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan tertanam 

dengan tiga aspek yaitu pengetahuan tentang nilai taat dan patuh terhadap perintah kyai 

sebagai esensi memperoleh barokah dan kesepemahaman antar santri, pengurus dan guru 

tentang proses pembimbingan dan pembinaan yang dilakukan di pesantren sebagai bentuk 

karakter pendewasaan diri. Eksternalisasi Budaya Ngereng Dhebu bagi Alumni Pondok 

Pesantren Miftahul Ulum Penyappen Pamekasan terbentuk sejak saat berstatus santri atau 

sudah menjadi alumni. Cerminan ekspresi tersebut telah ditampakan dalam tiga dimensi yaitu 

dimensi prilaku dengan menghadirkan ketaatan dan kepatuhan. Dimensi linguistik dengan 

pemilihan tuturkata yang halus dan dimensi perwujudan makna dengan sikap responsive 

terhadap eksistensi kyai dan Pesantren 

 
DAFTAR RUJUKAN 

Adi, Mohammad, ‘KONSTRUKSI SOSIAL TOKOH MASYARAKAT MADURA TERHADAP 
KIAI YANG BERPOLITIK PRAKTIS (Studi Fenomenologi Di Kabupaten Bangkalan 
Madura)’, Statistical Field Theor, 53.9 (2019) 

Ahmad Maulana Safarudin, ‘Konsep Pengembangan Pendidikan Pesantren Menurut K.H. 
Abdurrahman Wahid’, Competitive: Journal of Education, 1.1 (2022), 1–8 

Asmanidar, Asmanidar, ‘Suluk Dan Perubahan Perilaku Sosial Salik (Telaah Teori 
Konstruksi Sosial Peter L Berger Dan Thomas Luckman)’, Abrahamic Religions: 
Jurnal Studi Agama-Agama, 1.1 (2021) <https://doi.org/10.22373/arj.v1i1.9488> 

Basrowi, and Sukidin, Metode Penelitian Perspektif Mikro: Grounded Theory, 
Fenomenologi, Etnometodologi, Etnografi, Dramaturgi, Interaksi Simbolik, 
Hermeneutik, Konstruksi Sosial, Analisis Wacana, Dan Metodologi Refleksi (Surabaya: 
Insan Cendekia, 2002) 

Berger, Peter L, and Thomas Luckmann, Tafsir Sosial Atas Kenyataan : Sebuah Risalah 
Tentang Sosisologi Pengetahuan (Jakarta: LP3ES, 1990) 

Boina, Maria Inmakulata, Mansyur Radjab, and Sakaria Sakaria, ‘INTERAKSI SOSIAL 
DALAM PENDEKATAN SAINTIFIK KURIKULUM 2013 (Studi Kasus Di SMA Kristen 
Pelita Kasih Makassar)’, Hasanuddin Journal of Sociology, 2021 
<https://doi.org/10.31947/hjs.vi.9109> 

Budiman, M N, ‘Pendidikan Moral Qur’āni, Strategi Belajar Mengajar Dan Evaluasi Pada 
MAN Se-Daerah Istimewa Aceh’, Disertasi,(Yogyakarta, IAIN Sunan Kalijaga, 1996), 
Hal, 1996 

Dani, Rahiman, and Qolbi Khoiri, ‘REPOSISI KIYAI PESANTREN DALAM DINAMIKA 
POLITIK’, Jurnal Literasiologi, 3.1 (2020) 
<https://doi.org/10.47783/literasiologi.v3i1.59> 

Fadlilah, S. J, ‘KARAKTER IDEAL KONSELOR DALAM BUDAYA NGERENG DHABU DI 
MADURA’, Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 1.2 (2021) 

Fauzi, Ahmad, ‘Persepsi Barakah Di Pondok Pesantren Zainul Hasan Genggong: Studi 



33  

Interaksionalisme Simbolik’, Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 17.1 (2017) 
<https://doi.org/10.21154/altahrir.v17i1.848> 

Hayati, Nur, and Arifia Retna Yunita, ‘NILAI-NILAI BAROKAH DALAM PENDIDIKAN 
AGAMA ISLAM Di PESANTREN ZAINUL HASAN 2 TAMBELANG KRUCIL 
PROBOLINGGO’, Andragogi : Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam, 3.2 (2021) 
<https://doi.org/10.33474/ja.v3i2.13896> 

Husni, Moch. Shohibul, Muhammad Walid, and Indah Aminatuz Zuhriah, 
‘INTERNALISASI NILAI-NILAI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM MEMBENTUK 
AKHLAKUL KARIMAH SANTRI PONDOK PESANTREN AL HIKMAH TUBAN’, 
PARAMUROBI: JURNAL PENDIDIKAN AGAMA ISLAM, 6.1 (2023) 
<https://doi.org/10.32699/paramurobi.v6i1.4297> 

Julhadi, Julhadi, ‘PONDOK PESANTREN: Ciri Khas, Perkembangan, Dan Sistem 
Pendidikannya’, Mau’izhah, 9.2 (2019) 
<https://doi.org/10.55936/mauizhah.v9i2.26> 

Kutsiyah, Farahdilla, Lukmanul Hakim, and Ummu Kalsum, ‘Kelekatan Modal Sosial Pada 
Keluarga Santri Di Pulau Madura’, Palita: Journal of Social Religion Research, 5.2 
(2020) <https://doi.org/10.24256/pal.v5i2.1399> 

Mardiyah, Imtihanatun, ‘Internalisasi Sikap Patuh Dan Ta’dhim Santri (Studi 
Eksperiman Di Pondok Pessantren Darul Hidayah, Uman Agung Bandar Mataram)’, 
Dimar: Jurnal Pendidikan Islam, 1 (2) (2022) 

Munirah, Munirah, Marwati Marwati, and Andi Hajar, ‘Aktualisasi Nilai-Nilai Pendidikan 
Islam Dalam Pembentukan Akhlak Santri Di Pesantren’, Jurnal Al-Ilmi: Jurnal Riset 
Pendidikan Islam, 2.2 (2022) <https://doi.org/10.47435/al-ilmi.v2i2.948> 

Ningrum, Vena Zulinda, and Totok Rochana, ‘Perilaku Sosial Santri Di Pondok Pesantren 
Tarbiyatul Muballighin Desa Reksosari’, Solidarity, 8.2 (2019) 

Nugroho, M A E, ‘Manajemen Pondok Pesantren Salaf Dalam Upaya Meningkatkan Daya 
Saing Pendidikan Islam’, Jurnal Ilmiah Nizamia, 2021 

Putri, Anggia Bahana, Dean Pahrevi, Risdo Saragih, and Frengki Napitupulu, ‘Konstruksi 
Sosial Kampanye #IndonesiaBicaraBaik Monday Inspiration Di Instagram 
@perhumas_indonesia Perspektif Peter L Berger’, Kompetensi, 16.1 (2023) 
<https://doi.org/10.36277/kompetensi.v16i1.108> 

Rusydiyah, Evi Fatimatur, ‘KONSTRUKSI SOSIAL PENDIDIKAN PESANTREN; ANALISIS 
PEMIKIRAN AZYUMARDI AZRA’, Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic 
Education Studies), 5.1 (2017) <https://doi.org/10.15642/jpai.2017.5.1.21-43> 

Sitti Zulaihah, M.A, ‘Konstruksi Sosial Mahasiswi Berjilbab Di Universitas Trunojoyo 
Madura’, Konstruksi Sosial Mahasiswi Berjilbab Di Universitas Trunojoyo Madura, 
26.2 (2021) 

Sumantri, Imam, ‘Menyoal Pilihan Politik Santri Studi Kasus Ponpes Al Munawwir 
Krapyak Bantul’, Journal of Political Issues, 1.2 (2020) 
<https://doi.org/10.33019/jpi.v1i2.17> 

Sumarto, Sumarto, ‘Budaya, Pemahaman Dan Penerapannya “Aspek Sistem Religi, 
Bahasa, Pengetahuan, Sosial, Keseninan Dan Teknologi”’, Jurnal Literasiologi, 1.2 
(2019) 

Tamam, Badrut, and Hariyanto Hariyanto, ‘KONSEPSI DAN INTERNALISASI NILAI 
POWER AND AUTHORITY DALAM PENDIDIKAN PESANTREN’, LISAN AL-HAL: 
Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan, 15.2 (2021) 
https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v15i2.1313 

Zulnida, Eka Fauziyya, ‘Hubungan Masalah Perilaku Internalisasi Dan Eksternalisasi 
Dengan Tingkat Kecerdasan Pada Remaja Di Kota Bandung’, Jurnal Ilmiah Psikologi 

https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v15i2.1313


34  

Terapan, 8.2 (2020) <https://doi.org/10.22219/jipt.v8i2.12735 
 


