Tanfidziya: Journal of Arabic Education
Volume 05 Nomor 01 2025

P-ISSN 2809-0640 E-ISSN 2809 056X
https://doi.org/10.36420/tanfidziya

BUDAYA “NGERENG DHEBU”: POTRET KONSTRUKSI
SOSIAL-EDUKATIF KALANGAN ALUMNI PESANTREN DI
MADURA

The ‘Ngereng Dhebu’ Culture: A Portrait of the Socio-Educational Construction among
Pesantren Alumni in Madura

Abdurrahman Rifkit*
1 Institut Agama Islam Miftahul Ulum Pamekasan

*Corresponding author: rifikizerouno@gmail.com

Abstract:

This study aims to examine the moments of internalization, objectification, and externalization
in shaping the Ngereng Dhebu culture among the Alumni Association and sympathizers
(IKBASS) of Miftahul Ulum Panyeppen Islamic Boarding School, Pamekasan. The research
employed a qualitative approach using a case study design conducted at Miftahul Ulum
Panyeppen Islamic boarding school in Pamekasan. Data were collected through interviews
and observations, and analyzed using the interactive data analysis model. The findings
indicate that the internalization of the Ngereng Dhebu culture among alumni is carried out
through three main processes: acceptance, internal appreciation, and practice. These
processes are implemented through various educational, learning, and instructional activities.
The moment of objectification in shaping the Ngereng Dhebu culture is embedded in three key
aspects: (1) knowledge of the values of obedience and compliance with the kyai’s instructions
as the essence of attaining barakah (blessing); (2) shared understanding among students,
administrators, and teachers regarding the guidance and mentoring processes carried out in
the pesantren as a form of character development and personal maturation. Meanwhile, the
externalization of the Ngereng Dhebu culture is formed both during the period of being a santri
(student) and after becoming an alumnus. The expression of this culture is reflected in three
dimensions: (1) the behavioral dimension, manifested through obedience and compliance; (2)
the linguistic dimension, reflected in the use of polite and refined speech; and (3) the meaning-
realization dimension, shown through a responsive attitude toward the existence and
authority of the kyai and the pesantren.

Keywords: Culture, Ngereng Dhebu, Social Construction, Education, Alumni, Pesantren

Abstrak:

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui Momen internalisasi, objektifikasi dan Eksternalisasi
dalam membentuk Budaya Ngereng Dhebu bagi Ikatan Alumni dan simpatisan (IKBASS) Pondok
Pesantren Miftahul Ulum Pannyeppen Pamekasan. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif
dengan jenis studi kasus di pondok pesantren Miftahul Ulum Pamekasan. Tekhnik pengumpulan data
yang digunakan adalah wawancara dan observasi dengan tekhnik analisis datanya adalah model
interaktif. Hasil penelitian ini menunjukan bahwasanya Internalisasi Budaya Ngereng Dhebu bagi
alumni di Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan dilakukan dengan tiga proses
utama yaitu penerimaan, penghayatan dan pengamalan. Momen ini dilaksanakan melalui kegiatan-
kegiatan pendidikan, pembelajaran dan pengajaran. Momen ebyektifikasi dalam membentuk budaya
“Ngereng Dhebu” tertanam dengan tiga aspek yaitu pengetahuan tentang nilai taat dan patuh
terhadap perintah kyai sebagai esensi memperoleh barokah dan kesepemahaman antar santri,
pengurus dan guru tentang proses pembimbingan dan pembinaan yang dilakukan di pesantren

24



sebagai bentuk karakter pendewasaan diri. Eksternalisasi Budaya Ngereng Dhebu terbentuk sejak
saat berstatus santri atau sudah menjadi alumni. Cerminan ekspresi tersebut telah ditampakan
dalam tiga dimensi yaitu dimensi prilaku dengan menghadirkan ketaatan dan kepatuhan. Dimensi
linguistik dengan pemilihan tuturkata yang halus dan dimensi perwujudan makna dengan sikap
responsive terhadap eksistensi kyai dan Pesantren.

Kata kunci: Budaya, Ngereng Dhebu, Konstruksi Sosial, Edukasi, Alumni, Pesantren

History: Publisher: Published by the Arabic Education

Accepted: 20/12/2025 Department, Miftahul Ulum Islamic institute of
: . Pamekasan.

Published: 31/12/2025

Licensed: This work is licensed under
c,:% asive Commons Attribution 4.0 License

25


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PENDAHULUAN

Budaya “Ngreng Dhebu” merupakan budaya yang hidup bersama masyarakat madura
selama ini. Budaya ini merupakan bentuk penghormatan kepada tokoh berpengaruh
yang ada di pulau madura. Budaya ini merupakan turunan dari falsafah lokal melalui
semboyan Bapha' Babhu’ Ghuruh, Ratoh (Bapak, Ibu, Guru dan Pemerintah).

Budaya ini kental bagi kalangan pesantren di madura yang sangat menjunjung tinggi
kepatuhan, ketaatan, ta’dzim kepada kyai sebagai bagian dari rentetan hirarkis yang
terhormat. Selain dituntut mampu menguasai nilai-nilai berbasis pendidikan, nilai-nilai
inilah yang akan menjadi kerakter santri pada saat telah dinyatakan purna-belajar di
pesantren dan harus masuk menyelebur ke tengah-tengah masyarakat. Sikap patuh
terhadap segala perintah kyai (ngereng dhebu) menurut ahmad fauzi menjadikan santri
mendapatkan keutamaan dan barokah dari ilmu yang telah dipelajari.

Kekuasaan di pesantren terjadi secara hirarkis yang melibatkan tidak hanya bagi
ustadz, santri maupun pengasuh. namun termasuk di dalamnya adalah para alumni yang
mayoritas terhimpun dalam satu wadah organisasi terstruktur yang berfungsi sebagai
konsultan pesantren ke tengah-tengah masyarakat. Beberapa alumni yang terhimpun
tersebut dipilih dengan beberapa indikator seperti drajat kepatuhan terhadap dhebu
kyai atau senior dan juga dedikasi dalam melanjutkan nilai-nilai pesantren di
masyarakat. Dengan demikian, masyarakat pesantren tidak hanya mencakup
komponen yang terdapat di internal pesantren melainkan semua yang pernah menjadi
bagian internal dan berposisi secara eksternal seperti alumni.

Hal unik pada topik ini adalah bagaimana para alumni pesantren yang sudah hidup dan
eksis bersama masyarakat umum serta sudah tidak menyatu dari nilai-nilai pesantren
masih mampu menjaga budaya “Ngereng Dhebu” (Taat, Patuh dan Ta’'dzim terhadap
Perintah kyai) seperti yang nampak pada alumni ponpes Miftahul Ulum Panyeppen di
Kabupaten Pamekasan.

Alumni dan simpatisan pondok tersebut terhimpun dalam satu wadah organisasi
bernama IKBASS singkatan dari ikatan alumni dan simpatisan pondok pesantren
miftahul ulum panyeppen pamekasan berdomisili di kecamatan palenggaan kabupaten
pamekasan. Organisasi ini didirikan untuk menghimpun seluruh alumni dalam satu
komando kyai Muddatsir selaku pengasuh. Patuh dan taat berdasarkan Dhebu kyai dan
Masyayikh menjadi doktrin dari anggota atau alumni yang terhimpun di dalamnya. tidak
memandang umur, jabatan dan posisi di tengah masyarakat. Secara Historis, pondok
pesantren Miftahul Ulum Panyeppen yang sudah berusia lebih dari seabad telah
melahirkan ribuan alumni dan berprofesi tidak hanya sebagai masyarakat biasa namun
juga sebagai pejabat publik baik di instansi pemerintahan maupun swasta. Namun pada
saat dipanggil atau dititah oleh kyai dengan sukarela akan meletakkan posisi dan
menunduk dibawah kuasa kyainya.

Bila melihat intraksi sosial ini, berdasarkan pendapat imam sumatri bahwa terdapat
pembentukan karakter di pesantren tidak terjadi begitu saja. disamping dikenal dengan
proses intraksi bersifat edukatif, pesantren juga kental dengan intraksi sosial yang
melibatkan berbagai komponen sehingga mampu membentuk kebiasaan-kebiasaan
yang melekat pada jiwa santri. Kebiasaan inilah yang nanti mengakar menjadi suatu
budaya. dengan demikian, penelitian ini akan melihat bagaimana fenomina proses
intraksi sosial-edukasi menjadi faktor yang membentuk nilai-nilai budaya “Ngereng
Dhebu” meliputi patuh, taat dan ta’dzim sebagai bentuk penghormatan kepada kyai dan
masyayikh di pondok tersebut.

Manfaat dari penelitian ini akan memberikan informasi terkait momen dari
pembentukan budaya yang selama ini telah mendarah daging bagi masyarakat madura.

24



serta konstribusinya sebagai model percontohan bagi keberlanjutan suatu budaya
melalui identifikasi nilai-nilai sehingga masyarakat madura bangga dan termotivasi atas
budayanya sendiri ditengah-tengah gencarnya internalisasi budaya asing.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunaakan pendekatan kualitatif dengan jenis fenominologi.
Penggunaan pendekatan ini berguna untuk mengetahui fenomina yang
melatarbelakangi fakta yang telah terjadi dan tidak hanya sebatas menggambarkan
saja.l Sehingga penggunaan pendekatan ini oleh peneliti dimaksudkan untuk
mengetahui gambaran fenomina budaya “ngereng dhebu” di kalangan pesantren.

Jenis penelitian pada penelitian ini adalah fenomenologi yang merupakan
penelityian menitik beratkan pada usaha menafsirkan indivdu terkait pengalamannya.?
Peneliti memlh jenis ini untuk dapat memahami pengalaman pribadi terkait momen-
momen kostruksi sosial-edukatif dalam buidaya “ngereng dhebu” di kalangan pesantren.

Lokasidalam penelitian dipahami sebagagi Area fokus atau objek penelitian.3
Penelitian ini berloksi di PP Miftahl Ulum Panyyepn . karena disana ditemukan budaya
yang diuraikn sblumbnya. secara historis pondk ini merupakan salah satu tertua di
Madura dan memiliki banyak santri dan alumni yang kental dengan budaya “ngereng
dhebu” kyai dan masyayikh pondok pesantren. Karakteristik dari Alumni Pondok
Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen terkenal dengan slogan “Satu Komandu, Rindu
Masyayikh dan Ngereng Pitothu”.

Sumber data penelitian kali ini ada dua yaitu primer dan sekunder. Data primer
berupa data lisan dari wawancara kepada ketua umum IKBASS, Sekretaris Jendral dan
katua bidang dalam struktur organisasi IKBASS PP.MU Panyeppen Pamekasan serta
beberapa anggota dan alumni. Pemilihan informan sebagai sumber data karena mereka
terlibat langsung dengan tema pada penelitian ini. Data sekunder diambil dari artikel
terkini, buku-buku refrensi dan data pendukung lainnya.

Teknik Pengmpulan Data yang digunakan ada dua yaitu wawancara dan
observasi.Wawancara adalh intraksi antara dua orang dalam satu situasi tertentu.*
Peneliti lebh memlih wawancara semi terstruktur dalam melaksanakan wawancara
kepada nara sumber yang dianggap memiliki pengetahuan dan informasi terkait data
pada tema penelitian. Obsrvsi merupkan prses melihat, mengamati terhadap suatu
objek. Penelitian ni mneggunakan observasi non partisipatif karena melihat kondisi
peneliti yang hanya diposisi sebagi pengamat indepndn saja. Bukan bagian dari
kelompok tersebut.

Sedangkan Analisis data penelitian ini menggunakan model intraktif yang tahapan
sebagai beirkut:.>

1) Kondensasi Data

Pada tahap ini peneliti memperoleh banyak data baik dari wawancara maupun
observasi. Maka peneliti harus mereduksi data sesuai dengan kebutuhan

! Bayu Dardias Kurniadi, Praktik Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: PolGov, 2011), 7-8.

2 Emzir, Analisis Data: Metodologi Penelitian Kualitatif (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 22.

3 Riyadi Santosa, Metodologi Penelitian Linguistik/ Pragmatik, in Prosiding Prasasti, vol. 0, 2014, 24,
accessed February 25, 2022, https://jurnal.uns.ac.id/prosidingprasasti/article/view/432.

4 Emzir, Analisis Data: Metodologi Penelitian Kualitatif, 50.

5 Saldana Jonny Michael, Miles Matthew B., and Huberman A. Qualitative Data Analysis(United

States of America: Sage, 2014), 31.
25



peneliti. Pada tahap ini pemiilhan data yang dianggap sesuai dan tidak sesuai
dilakukan.
2) Penyajian data
Pada tahap ini peneliti akan menyajikan data sesuai dengan fokus
permasalahan pada penelitian yang telah diangkt sebelumnya. Data dipaparkan
sesuai dengan permasalhan tersbut.
3) Kesimpulan
Pada thap ini adalah pnrikan kesimpuln Kesimpulan awal yang
dikemukakan oleh peneliti masih bersifat sementara, dan apabila tidak
ditemukan bukti-bukti yang kuat yang mendukung pada tahap pengumpulan
data selanjutnya maka kesimpulan akan berubah. Tetapi jika kesimpulan awal
didukung oleh bukti-bukti yang valid dan konsisten saat peneliti kembali ke
lapangan untuk mengumpulkan data, maka kesimpulan yang dikemukakan
merupakan kesimpulan yang kredibel

PEMBAHASAN
Momen Internalisasi dalam membentuk budaya “Ngereng Dhebu” bagi Alumni

Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan

Internalisasi nilai merupakan proses di mana individu mengadopsi dan
menginternalisasikan nilai-nilai tertentu ke dalam pola pikir, sikap, dan perilaku
mereka. Proses ini melibatkan pembentukan pemahaman yang mendalam dan
penghayatan nilai-nilai tersebut sehingga nilai-nilai tersebut menjadi bagian integral
dari kepribadian individu.¢

Internalisasi nilai melibatkan dimensi emosional di mana individu mengembangkan
perasaan terhadap nilai-nilai tersebut. Ini mencakup rasa tanggung jawab, kebanggaan,
atau rasa bahagia yang terkait dengan penerimaan dan penghayatan nilai-nilai. konsep
internalisasi nilai memiliki dimensi yang unik, karena pesantren seringkali menjadi
lembaga pendidikan Islam tradisional di mana ajaran agama, norma-norma moral, dan
nilai-nilai spiritual dipertahankan dan diajarkan kepada para santri. Dimensi
internalisasi nilai dalam konteks pesantren mencakup beberapa aspek yang melibatkan
proses penerimaan, penghayatan, dan pengamalan nilai-nilai keagamaan dan moral.”

Internalisasi budaya Ngereng Dhebu bagi alumni di Pondok Pesantren Miftahul Ulum
Panyeppen Pamekasan dilakukan dengan tiga proses utama yaitu penerimaan,
penghayatan dan pengamalan. Momen ini dilaksanakan melalui kegiatan-kegiatan
pendidikan, pembelajaran dan pengajaran.

6 Anggia Bahana Putri and others, ‘Konstruksi Sosial Kampanye #IndonesiaBicaraBaik Monday Inspiration
Di Instagram @perhumas_indonesia Perspektif Peter L Berger, Kompetensi, 16.1 (2023)
<https://doi.org/10.36277 /kompetensi.v16i1.108>.

7M N Budiman, ‘Pendidikan Moral Qur’ani, Strategi Belajar Mengajar Dan Evaluasi Pada MAN Se-Daerah

Istimewa Acel’, Disertasi,(Yogyakarta, IAIN Sunan Kalijaga, 1996), Hal, 1996.
26



Gambar 1: Aspek Dimensi Internalisasi nilai

Secara eksplisit, tiga proses ini mengacu kepada satu elemen penting yang disebut
dengan elemen barokah. Aspek ini terintegral melalui mekanisme penanaman nilai
ketaatan dan kepatuhan pada saat proses pendidikan di pesantren. Interpretasi
mendalam dari penanaman nilai taat diartikan sebagai pemerolehan barokah.

Barokah dalam pesantren sering kali dikaitkan dengan keberkahan ilmu. Santri
diharapkan menerima ilmu pengetahuan, terutama ilmu agama, dengan ketundukan,
keikhlasan, dan niat baik, sehingga ilmu yang diperoleh menjadi berkah dan membawa
manfaat. Ketaatan kepada guru merupakan nilai yang sangat dihargai dalam budaya
pendidikan Islam, dan pelaksanaan nilai ini dapat membawa barokah, atau keberkahan,
dalam pendidikan dan kehidupan seorang santri. keterkaitan antara ketaatan kepada
guru dan konsep barokah, penting untuk diingat bahwa ketaatan yang tulus dan ikhlas
merupakan kunci utama dalam menerima keberkahan. Santri yang menjalankan
ketaatan kepada guru dengan penuh rasa tanggung jawab dan keikhlasan diyakini akan
mendapatkan berkah dalam berbagai aspek kehidupan mereka.?

Proses penerimaan dalam internalisasi nilai di pesantren melibatkan serangkaian
langkah dan pengalaman yang dirancang untuk membentuk dan mendalami nilai-nilai
agama serta etika Islam pada santri. mencakup pengamalan etika dan akhlak dalam
kehidupan sehari-hari. Santri diajarkan untuk menjalani kehidupan sehari-hari dengan
etika yang baik, seperti sopan santun, kejujuran, dan tanggung jawab. Proses
penghayatan dari internalisasi nilai di pondok pesantren melibatkan langkah-langkah
mendalam untuk membimbing santri dalam memahami, merasakan, dan menerapkan
nilai-nilai agama Islam dalam kehidupan sehari-hari. kesempatan untuk mengalami
secara langsung kegiatan keagamaan, seperti shalat berjamaah, dzikir, tadarus Al-
Qur'an, dan kegiatan keagamaan lainnya. Melalui pengalaman ini, mereka dapat
merasakan atmosfer keberkahan dan mendalami praktik keagamaan. Proses
pengamalan dari internalisasi nilai di pondok pesantren melibatkan langkah-langkah
nyata yang diambil oleh santri untuk mengaplikasikan nilai-nilai agama Islam dalam
kehidupan sehari-hari.?

8 Nur Hayati and Arifia Retna Yunita, ‘NILAI-NILAI BAROKAH DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM Di
PESANTREN ZAINUL HASAN 2 TAMBELANG KRUCIL PROBOLINGGO’, Andragogi: Jurnal Ilmiah
Pendidikan Agama Islam, 3.2 (2021) <https://doi.org/10.33474/ja.v3i2.13896>.

9 Moch. Shohibul Husni, Muhammad Walid, and Indah Aminatuz Zuhriah, INTERNALISASI NILAI-NILAI

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM MEMBENTUK AKHLAKUL KARIMAH SANTRI PONDOK PESANTREN
27



Selain itu, Internalisasi dilakukan melalui beberapa kegiatan secara rutinitas, seperti
penyeleggaraan pembelajaran, pembimbingan, pembinaan, dan interaksi sehari-hari.
Beberapa kegiatan diatas terkonsep dengan format rutinitas seperti shalat berjamaah,
pengajian, shalawatan, sekolah dan lain sebagainya. Pengelaman ini merupakan momen-
momen penanaman nilai yang telah dirancang oleh Pondok Pesantren Miftahul Ulum
Panyeppen Pamekasan.

Proses internalisasi di pondok pesantren dapat didukung dengan fasilitas-fasilitas
kegiatan yang dirancang secara khusus untuk mendukung tertanamnya nilai-nilai
agama dan moral dalam kehidupan santri seperti Shalat Berjamaah (Jama'ah Prayer),
Kajian Kitab Kuning, Tilawah dan Tahfidz Al-Qur'an, Dzikir dan Wirid, Pembinaan
Akhlak, Mengamalkan Ilmu, Kegiatan Kebersihan dan Kesehatan, Kegiatan Sosial,
Program Kepemimpinan dan seterusnya.

Penerimaan Penghayatan

(pembinaan
dan

(intraksi
pendidikan

dw pembimbinga
pembelajaran n) 8

\ Pegamalan l

(Shalat Barjama'ah,
pengabdian dan
kejian rutinitas)

——

Gambar 2: Dimensi Internalisasi Nilai Ngereng Dhebu Di Pondok Pesantren
Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan

Dimensi internalisasi nilai diatas saling terkait dan bersama-sama membentuk
pemahaman yang mendalam dan penerimaan nilai-nilai agama dan moral dalam
konteks pesantren. Proses ini membentuk dasar karakter dan identitas spiritual dan
ketaatan santri di dalam dan di luar lingkungan pesantren hingga mencapai status
sebagai alumni.

Dengan demikian, momen internalisasi budaya “Ngereng Dhebu”bagi Alumni Pondok
Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan terkontruk melalui fasilitas kegiatan
pesantren sebagai bagian dari rutinitas. Proses tersebut terkonsep secara simultan
denga tiga dimensi yaitu dimensi penerimaan yang terpotret dari intraksi pendidikan
dan sosial, dimensi penghayatan yang ditarjamahakan melalui proses pembinaan dan
pembimbingan serta dimensi pengamalan yang Nampak pada kegiatan sehari-hari
seperti aktfitas keagamaan dan sosial edukatif.

Momen obyektifikasi dalam membentuk budaya “Ngereng Dhebu” bagi Alumni
Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan

Objektifitas merujuk pada sejauh mana norma-norma dan nilai-nilai sosial dianggap

AL HIKMAH TUBAN’, PARAMUROBI: JURNAL PENDIDIKAN AGAMA ISLAM, 6.1 (2023)

<https://doi.org/10.32699/paramurobi.v6i1.4297>.
28



sebagai realitas yang eksisten dan obyektif oleh anggota masyarakat. Dalam konstruksi
sosial, objektifitas tidak selalu mencerminkan realitas yang tidak berubah atau fakta
yang tidak dapat dipertanyakan, tetapi lebih kepada bagaimana norma-norma sosial
dianggap sebagai "kenyataan" oleh anggota masyarakat. Objektifitas dalam proses
kontruksi sosial terbentuk dengan dua dimensi yaitu pengetahuan bersama (Shared
Knowledge) dan kesepakatan kolektif (Collective Agreement).10

Shared
knowledge

Dimensi

Obyektifikasi

Shared Collective
Values Agreement

Gambar 3: Aspek Dimensi Obyektifikasi nilai

Momen ebyektifikasi dalam membentuk budaya “Ngereng Dhebu”bagi Alumni Pondok
Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan tertanam dengan tiga aspek yaitu
pengetahuan tentang nilai taat dan patuh terhadap perintah kyai sebagai esensi
memperoleh barokah dan kesepemahaman antar santri, pengurus dan guru tentang
proses pembimbingan dan pembinaan yang dilakukan di pesantren sebagai bentuk
karakter pendewasaan diri.

Pengetahuan tentang nilai Patuh dan taat kepada Kyai merupakan bagian dari tradisi
pesantren yang telah berlangsung selama berabad-abad. Tradisi ini menciptakan
lingkungan belajar dan berkembang di mana santri dapat tumbuh menjadi individu yang
taat beragama dan berbudi pekerti luhur. Kyai dianggap sebagai guru spiritual yang
memberikan pengajaran agama, bimbingan moral, dan petunjuk kehidupan kepada
santri (murid) di pesantren.!! Patuh dan taat kepada Kyai dipandang sebagai bentuk
penghormatan terhadap otoritas keagamaan. Selain itu, Patuh dan taat kepada Kyai di
pesantren menciptakan iklim keagamaan dan pendidikan yang kuat. Hubungan yang
erat antara Kyai dan santri menciptakan lingkungan di mana nilai-nilai keagamaan,
etika, dan moralitas ditekankan untuk membentuk generasi yang saleh dan bertanggung
jawab.

10 Maria Inmakulata Boina, Mansyur Radjab, and Sakaria Sakaria, INTERAKSI SOSIAL DALAM
PENDEKATAN SAINTIFIK KURIKULUM 2013 (Studi Kasus Di SMA Kristen Pelita Kasih Makassar)’,
Hasanuddin Journal of Sociology, 2021 <https://doi.org/10.31947 /hjs.vi.9109>.

11 Vena Zulinda Ningrum and Totok Rochana, ‘Perilaku Sosial Santri Di Pondok Pesantren Tarbiyatul

Muballighin Desa Reksosari’, Solidarity, 8.2 (2019).
29



Kepatuhan dan
Ketaatan

Obyektifikasi
Budaya
Ngereng
Dhebu

Pembimbingan
dan Pembinaan

Gambar 4: Dimensi Obyektifikasi Nilai Ngereng Dhebu Di Pondok Pesantren
Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan

Objektivitas nilai taat di pesantren dapat diamati melalui tindakan konkret dan
pengukuran yang dapat diukur, membantu membentuk landasan yang kuat untuk
penilaian dan evaluasi. Dengan memperhatikan dimensi objektivitas ini, pesantren
dapat mengidentifikasi sejauh mana nilai taat telah diinternalisasi dan diamalkan oleh
santri dalam upaya untuk membentuk individu yang taat beragama dan bertanggung
jawab dalam masyarakat.

”

Dengan demikian, Momen objektifitas dalam membentuk budaya “Ngereng Dhebu
bagi Alumni Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan tertanam dengan
dua nilai yaitu pengetahuan Bersama tentang nilai taat dan patuh terhadap perintah kyai
(Ngereng Dhebu) sebagai esensi memperoleh barokah dan Nilai kesepemahaman antar
santri, pengurus dan guru tentang proses pembimbingan dan pembinaan yang
dilakukan di pesantren sebagai bentuk karakter pendewasaan diri.

Momen Ekternalisasi dalam membentuk budaya “Ngereng Dhebu” bagi Alumni
Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan

Eksternalisasi merupakan gagasan atau makna yang telah diobjektivasi diungkapkan
dan diwujudkan dalam tindakan, simbol, atau artefak budaya. Hal ini merupakan
langkah di mana pemikiran internal menjadi nyata dan terlihat dalam masyarakat.
eksternalisasi membuka wawasan tentang bagaimana manusia tidak hanya menerima
realitas yang ada, tetapi juga secara aktif menciptakannya melalui interaksi dan proses
sosial. dimensi eksternalisasi mencakup aspek-aspek khusus yang berkaitan dengan
proses mengubah pemikiran internal menjadi manifestasi eksternal yang dapat diamati
oleh orang lain. Dimensi tersebut meliputi dimensi linguistik, dimensi simbolik, dimensi
prilaku, dan dimensi perwujudan makna.!2

12 Eka Fauziyya Zulnida, ‘Hubungan Masalah Perilaku Internalisasi Dan Eksternalisasi Dengan Tingkat
Kecerdasan Pada Remaja Di Kota Bandung’, Jurnal IImiah Psikologi Terapan, 8.2 (2020)

<https://doi.org/10.22219/jipt.v8i2.12735>.
30



Dimensi
Eksternal
isasi

Perwujudan

Makna

Gambar 5: Aspek Dimensi Eksternalisasi nilai

Eksternalisasi Budaya Ngereng Dhebu bagi Alumni Pondok Pesantren Miftahul Ulum
Penyappen Pamekasan terbentuk sejak saat berstatus santri atau sudah menjadi alumni.
Nilai-Nilai yang didapat di pesantren dalam interaksi sosial, pelayanan masyarakat, dan
kegiatan yang terlihat secara nyata dengan mengutamakan kepentingan kyai dan
pesantren diatas kepentingan pribadi. Cerminan dari ekspresi eksternalisasi yang sudah
terbentuk seperti: Pertama, perwujudan prilaku taat dan patuh atas segala perintah
kyai, Kedua, Bertutur kata dalam penyampaian bahasa lisan yang halus, dan Ketiga,
Responsive terhadap kebutuhan dan keperluan kyai serta pesantren kapanpun dan
dimanapun.

Bila melihat dari beberapa dimensi teori eksternalisasi diatas, maka ekspresi
eksternalisasi yang ditampakan oleh alumni Pondok Pesantren Miftahul Ulum
Penyappen Pamekasan dalam membentuk budaya Ngereng Dhebu mencakup tiga
dimensi yaitu dimensi prilaku dengan menghadirkan ketaatan dan kepatuhan. Dimensi
linguistik dengan pemilihan tuturkata yang halus dan dimensi perwujudan makna
dengan sikap responsive terhadap eksistensi kyai dan pesantren.

Prilaku

(taat dan
patuh)

Dimensi
Eksternalisasi
Budaya

Ngereng

inguisti

(Tutur Kata
halus)

Gambar 6: Dimensi Eksternalisasi Nilai Ngereng Dhebu Di Pondok Pesantren
Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan

Dengan demikian, peneliti menilai dimensi-dimensi eksternalisasi yang dilahirkan
pada budaya ngereng dhebu tidak serta merta hadir dalam ruang dan realitas sosial yang
kosong, tetapi juga secara aktif menciptakannya melalui bahasa, simbol, seni, dan
tindakan eksternal lainnya. Proses ini memberikan pandangan yang mendalam tentang

kompleksitas bagaimana makna dan nilai-nilai dihasilkan, diungkapkan, dan diakui
31



bersama-sama. Dengan menjelajahi dimensi eksternalisasi, kita memahami bahwa
realitas sosial bukanlah sesuatu yang statis, melainkan hasil dari konstruksi bersama
yang terus berubah seiring waktu dan konteks sosial.
PENUTUP

Internalisasi Budaya Ngereng Dhebu bagi alumni di Pondok Pesantren Miftahul Ulum
Panyeppen Pamekasan dilakukan dengan tiga proses utama yaitu penerimaan, penghayatan
dan pengamalan. Momen ini dilaksanakan melalui kegiatan-kegiatan pendidikan,
pembelajaran dan pengajaran. Momen ebyektifikasi dalam membentuk budaya “Ngereng
Dhebu” bagi Alumni Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan tertanam
dengan tiga aspek yaitu pengetahuan tentang nilai taat dan patuh terhadap perintah kyai
sebagai esensi memperoleh barokah dan kesepemahaman antar santri, pengurus dan guru
tentang proses pembimbingan dan pembinaan yang dilakukan di pesantren sebagai bentuk
karakter pendewasaan diri. Eksternalisasi Budaya Ngereng Dhebu bagi Alumni Pondok
Pesantren Miftahul Ulum Penyappen Pamekasan terbentuk sejak saat berstatus santri atau
sudah menjadi alumni. Cerminan ekspresi tersebut telah ditampakan dalam tiga dimensi yaitu
dimensi prilaku dengan menghadirkan ketaatan dan kepatuhan. Dimensi linguistik dengan
pemilihan tuturkata yang halus dan dimensi perwujudan makna dengan sikap responsive
terhadap eksistensi kyai dan Pesantren

DAFTAR RUJUKAN

Adi, Mohammad, ‘KONSTRUKSI SOSIAL TOKOH MASYARAKAT MADURA TERHADAP
KIAI YANG BERPOLITIK PRAKTIS (Studi Fenomenologi Di Kabupaten Bangkalan
Madura)’, Statistical Field Theor, 53.9 (2019)

Ahmad Maulana Safarudin, ‘Konsep Pengembangan Pendidikan Pesantren Menurut K.H.
Abdurrahman Wahid’, Competitive: Journal of Education, 1.1 (2022), 1-8

Asmanidar, Asmanidar, ‘Suluk Dan Perubahan Perilaku Sosial Salik (Telaah Teori
Konstruksi Sosial Peter L Berger Dan Thomas Luckman)’, Abrahamic Religions:
Jurnal Studi Agama-Agama, 1.1 (2021) <https://doi.org/10.22373 /arj.v1i1.9488>

Basrowi, and Sukidin, Metode Penelitian Perspektif Mikro: Grounded Theory,
Fenomenologi, Etnometodologi, Etnografi, Dramaturgi, Interaksi Simbolik,
Hermeneutik, Konstruksi Sosial, Analisis Wacana, Dan Metodologi Refleksi (Surabaya:
Insan Cendekia, 2002)

Berger, Peter L, and Thomas Luckmann, Tafsir Sosial Atas Kenyataan : Sebuah Risalah
Tentang Sosisologi Pengetahuan (Jakarta: LP3ES, 1990)

Boina, Maria Inmakulata, Mansyur Radjab, and Sakaria Sakaria, INTERAKSI SOSIAL
DALAM PENDEKATAN SAINTIFIK KURIKULUM 2013 (Studi Kasus Di SMA Kristen
Pelita Kasih  Makassar)’, Hasanuddin  Journal of Sociology, 2021
<https://doi.org/10.31947 /hjs.vi.9109>

Budiman, M N, ‘Pendidikan Moral Qur’ani, Strategi Belajar Mengajar Dan Evaluasi Pada
MAN Se-Daerah Istimewa Aceh’, Disertasi,(Yogyakarta, IAIN Sunan Kalijaga, 1996),
Hal, 1996

Dani, Rahiman, and Qolbi Khoiri, ‘REPOSISI KIYAI PESANTREN DALAM DINAMIKA
POLITIK, Jurnal Literasiologi, 3.1 (2020)
<https://doi.org/10.47783 /literasiologi.v3i1.59>

Fadlilah, S. J, ‘'KARAKTER IDEAL KONSELOR DALAM BUDAYA NGERENG DHABU DI
MADURA’, Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 1.2 (2021)

Fauzi, Ahmad, ‘Persepsi Barakah Di Pondok Pesantren Zainul Hasan Genggong: Studi

32



Interaksionalisme Simbolik’, Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 17.1 (2017)
<https://doi.org/10.21154 /altahrir.v17i1.848>

Hayati, Nur, and Arifia Retna Yunita, ‘NILAI-NILAI BAROKAH DALAM PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM Di PESANTREN ZAINUL HASAN 2 TAMBELANG KRUCIL
PROBOLINGGO’, Andragogi: Jurnal Illmiah Pendidikan Agama Islam, 3.2 (2021)
<https://doi.org/10.33474 /ja.v3i2.13896>

Husni, Moch. Shohibul, Muhammad Walid, and Indah Aminatuz Zuhriah,
‘INTERNALISASI NILAI-NILAI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM MEMBENTUK
AKHLAKUL KARIMAH SANTRI PONDOK PESANTREN AL HIKMAH TUBAN’,
PARAMUROBI:  JURNAL  PENDIDIKAN  AGAMA  ISLAM, 6.1  (2023)
<https://doi.org/10.32699 /paramurobi.v6i1.4297>

Julhadi, Julhadi, ‘PONDOK PESANTREN: Ciri Khas, Perkembangan, Dan Sistem
Pendidikannya’, Mau’izhah, 9.2 (2019)
<https://doi.org/10.55936 /mauizhah.v9i2.26>

Kutsiyah, Farahdilla, Lukmanul Hakim, and Ummu Kalsum, ‘Kelekatan Modal Sosial Pada
Keluarga Santri Di Pulau Madura’, Palita: Journal of Social Religion Research, 5.2
(2020) <https://doi.org/10.24256 /pal.v5i2.1399>

Mardiyah, Imtihanatun, ‘Internalisasi Sikap Patuh Dan Ta’dhim Santri (Studi
Eksperiman Di Pondok Pessantren Darul Hidayah, Uman Agung Bandar Mataram)’,
Dimar: Jurnal Pendidikan Islam, 1 (2) (2022)

Munirah, Munirah, Marwati Marwati, and Andi Hajar, ‘Aktualisasi Nilai-Nilai Pendidikan
[slam Dalam Pembentukan Akhlak Santri Di Pesantren’, Jurnal Al-1lmi: Jurnal Riset
Pendidikan Islam, 2.2 (2022) <https://doi.org/10.47435 /al-ilmi.v2i2.948>

Ningrum, Vena Zulinda, and Totok Rochana, ‘Perilaku Sosial Santri Di Pondok Pesantren
Tarbiyatul Muballighin Desa Reksosari’, Solidarity, 8.2 (2019)

Nugroho, M A E, ‘Manajemen Pondok Pesantren Salaf Dalam Upaya Meningkatkan Daya
Saing Pendidikan Islam’, Jurnal [Imiah Nizamia, 2021

Putri, Anggia Bahana, Dean Pahrevi, Risdo Saragih, and Frengki Napitupulu, ‘Konstruksi
Sosial Kampanye #IndonesiaBicaraBaik Monday Inspiration Di Instagram
@perhumas_indonesia Perspektif Peter L Berger’, Kompetensi, 16.1 (2023)
<https://doi.org/10.36277 /kompetensi.v16i1.108>

Rusydiyah, Evi Fatimatur, ‘'KONSTRUKSI SOSIAL PENDIDIKAN PESANTREN; ANALISIS
PEMIKIRAN AZYUMARDI AZRA’, Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic
Education Studies), 5.1 (2017) <https://doi.org/10.15642 /jpai.2017.5.1.21-43>

Sitti Zulaihah, M.A, ‘Konstruksi Sosial Mahasiswi Berjilbab Di Universitas Trunojoyo
Madura’, Konstruksi Sosial Mahasiswi Berjilbab Di Universitas Trunojoyo Madura,
26.2 (2021)

Sumantri, Imam, ‘Menyoal Pilihan Politik Santri Studi Kasus Ponpes Al Munawwir
Krapyak Bantul’, Journal of Political Issues, 1.2 (2020)
<https://doi.org/10.33019/jpi.v1i2.17>

Sumarto, Sumarto, ‘Budaya, Pemahaman Dan Penerapannya “Aspek Sistem Religi,
Bahasa, Pengetahuan, Sosial, Keseninan Dan Teknologi”, Jurnal Literasiologi, 1.2
(2019)

Tamam, Badrut, and Hariyanto Hariyanto, ‘KONSEPSI DAN INTERNALISASI NILAI
POWER AND AUTHORITY DALAM PENDIDIKAN PESANTREN’, LISAN AL-HAL:
Jurnal ~ Pengembangan  Pemikiran  Dan  Kebudayaan, 15.2  (2021)
https://doi.org/10.35316 /lisanalhal.v15i2.1313

Zulnida, Eka Fauziyya, ‘Hubungan Masalah Perilaku Internalisasi Dan Eksternalisasi
Dengan Tingkat Kecerdasan Pada Remaja Di Kota Bandung’, Jurnal Ilmiah Psikologi

33


https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v15i2.1313

Terapan, 8.2 (2020) <https://doi.org/10.22219/jipt.v8i2.12735

34



